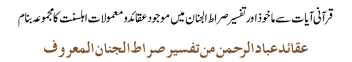


SAB YA
VIRTUAL PUBLICATION

<sup>مؤلف:</sup> **خالدتسنيمالمدني** 





تفسير حراط الجنان كى رشنى ميں

<sup>مؤلف؛</sup> **خالدتسنيمالمدني** 

SAB YA



:ــــــام:

عقائداہل سنت (صراط الجنان سے)

ازقهادة دن الرسنيم مدنى

ت: صفحات: ه 349

سَنَه اشاعت: رمضان المبارک ۱۳۳۲ه APRIL 2023

#### OUR DESIGNING PARTNER



PUBLISHER

SABÜYA

SABIYA VIRTUAL PUBLICATION

#### **AMO**

POWERED BY ABDE MUSTAFA OFFICIAL

<u>✓ info@abdemustafa.com</u>

© 2023 All Rights Reserved.



### **Contents**

| ناشر کی طرف سے کچھاہم ہاتیں                                            | 13 |
|------------------------------------------------------------------------|----|
| پیش لفظ                                                                | 15 |
| تعارف صراط الجنان                                                      | 16 |
| عقائد کی اہمیت                                                         | 18 |
| تا تراتِ رضوی                                                          | 21 |
| كلماتِ خرّه م                                                          | 22 |
| سورةالفاتحة                                                            | 25 |
| الله تعالی کی بار گاہ میں وسیلہ پیش کرنے کا ثبوت:                      | 25 |
| حدیث پاک میں مذکور لفظ''یا مُحُمر'' سے متعلق ضروری وضاحت:              | 27 |
| سورة الْبَقَىَة                                                        | 29 |
| ایمان اور غیب سے متعلق چنداہم باتیں:                                   | 29 |
| غيب کي تعريف                                                           | 29 |
| انبياءعَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ فرشتول سے افضل ہیں:           | 31 |
| حضرت آدم عَكَيْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام اور البيس كه واقع كاخلاصه:    | 34 |
| آدم عَكَيْدِ الصَّلْوةُ وَالسَّلَام كواقعه على Related الكيابهم مسكله: |    |
|                                                                        |    |

| وكرام عَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كُوظالم كَهَ واللَّه كَاحْكُم: 37            | انبيا                |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| وعَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَي عَصمت كابيان:                                | انبيا                |
| اواللی کے مقبول بندوں کے وسلے سے دعاماً نگناجائز ہے:                                 | بارگ                 |
| وكرام عَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام ير مون والا انعام كى ياد گار قائم كرناسنت ب: | انبيا                |
| 42                                                                                   | •••                  |
| غدا كامد د كرنا شرك نهين:                                                            | غير                  |
| تول کی عصمت کابیان:                                                                  | فرشا                 |
| غداسے مد وطلب کرنا شرک نہیں:                                                         | غير                  |
| رة ال عِبْرَان                                                                       |                      |
| يت كارد:                                                                             |                      |
| عَبْلِ اللهِ ' 'کی تفسیر:                                                            | , , ,<br><b>&gt;</b> |
| نت سے کیام راوہے؟                                                                    | جماء                 |
| سے بچنے کاسب سے بڑاوسیلہ:                                                            | جهنم                 |
| ي سے اعلیٰ نعمت:                                                                     | سب                   |
| ليب سے متعلق 10 احادیث:                                                              | علمء                 |
| رة النِّسَاء                                                                         | سود                  |

| 67 <b>:</b> | بار گاہِ رسالت صَالَی اللّٰہ عِیْم میں حاضر ہوکر گناہوں کی معافی حیاہنے کا ثبوت |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 69          | مزار پرانوار پر حاضر ہوکر حاجتیں اور مغفرت طلب کرنے کا ثبوت:                    |
| 73          | آیت ' ' وَكُوْاَنَّهُمْ إِذْ ظَّلَهُوْا '' سے معلوم ہونے والے احکام:            |
| 74          | إمكانِ كِذب كارد:                                                               |
| 80          | شفاعت كاثبوت:                                                                   |
| 81          | سورة النَّائِكة                                                                 |
| 82          | حضرت عيسى عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَي ٱلْوَبِيَّت كَي ترديد:           |
| 84          | میلاد منانے کا ثبوت:                                                            |
| 85          | صحابة كرام دَخِيَ الله تَعَالى عَنْهُ م كَى افضليت:                             |
| 87          | نیک بندوں کووسیلہ بنانا جائز ہے:                                                |
| 90          | سورة اَلاَنْعَام                                                                |
| 90          | برا کام کرکے اللہ تعالی کی مشیت کی طرف منسوب کرنا:                              |
| 90          | شركى تعريف:                                                                     |
| 92          | سفرکرکے مزاراتِ اولیاء پرجاناجائزہے:                                            |
| 94          | نبی کریم مَلَّاللَّیْمِ کِی علم غیب کاانکار کرنے والوں کارد:                    |
| 96          | بدمذه بول کی محفلوں میں جانے اور ان کی تقاریر سننے کا شرعی حکم:                 |
|             |                                                                                 |

| ه کا چچاتھا یاباپ:  | آزر حضرت ابراہیم عکیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلا |
|---------------------|----------------------------------------------|
| ) اہلسنّت کاعقبیرہ: | آخرت میں اللہ تعالی کے دیدار سے متعلق        |
| 103                 | دیدارِ الهی کے احادیث سے 3 دلائل:            |
| 104                 | آيت''لاَتُدْرِكُهُ الْاَبْصَارُ''كامفهوم: .  |
| ل:                  | الله تعالی کی مشیت سے متعلق دواہم مسائا      |
| اصول: 108           | حلال وحرام چیزوں کے متعلق نہایت اہم          |
| ت:                  | حلال چیزیں حرام قرار دینے والوں کو نصیحہ     |
| 109:                | عقیدہ نبوت کے بارے میں چنداہم باتیر          |
| 112                 | فرقه بندی کاسبب اور حق پر کون؟               |
| 115                 | سورةَ ٱلْأَعْرَافِ                           |
| 115                 | وزن اور میزان کامعنی:                        |
| ں::                 | قیامت کے دن اعمال کے وزن کی صور تیہ          |
| 117                 | میزان ہے متعلق دواہم باتیں:                  |
| نېين:118            | مخلوق کے لئے وسیع علم وقدرت ماننا شرک        |
| 122                 | دورسے سنناشرک نہیں:                          |
| 123                 | استوا كامفهوم اور صحيح عقيده:                |

| 126 | مردے سنتے ہیں:                                         |
|-----|--------------------------------------------------------|
| 128 | بدشگونی کی مذمت اوراس کاشرعی حکم:                      |
|     | الله عَزَّوَ جَلَّ کے کام اس کے مقبول بندوں کی طرفہ    |
| 135 | الله تعالى كاديدار ناممكن نهين:                        |
|     | بدعت کی تعریف:                                         |
| 138 | بدعت کی اقسام:                                         |
|     | نې اور اُقى كامعنى:                                    |
| 144 | نی کریم مثلی علیه م کو قیامت کاعلم عطاکیا گیاہے:       |
| 148 | علم غیب کی نفی کی توجیهات:                             |
|     | يهل توجيهه                                             |
| 150 | دوسری توجیهه                                           |
| 150 | تىسرى توجيهه                                           |
|     | چوتھی توجیهه                                           |
|     | سورةاكتَّوْبَة                                         |
|     | حضرت ابوبكر صداقي رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ كَي خلاف |
| 155 | مهاجرین انصاری افضل ہیں:                               |

| هر صحابی نبی جنتی جنتی:                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| حضرت ابوبكر صديق رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ كَلِ صحابيت وفضيلت: 157               |
| حضرت عمرفاروق رَضِيَ الله تَعَالىٰ عَنْهُ كَى تَمنا:                              |
| تقدير (Destiny) كابيان:                                                           |
| تقدیر(Destiny)کے بارے میں بحث کرنے سے بچیں:                                       |
| صُلِّ کِلِیْت حَکم قرآن کے خلاف ہے:                                               |
| آیت" مَنْ یُّوُمِنُ بِاللهِ وَ الْیَوْمِ الْاَخِمِ" سے معلوم ہونے والے مسائل: 169 |
| نبی کریم منگانٹیئل کے وسلے کے بغیررضائے الہی کے حصول کی کوشش بیکارہے: . 169       |
| صرف جگہ سے کسی کے اچھا یابرا ہونے کا فیصلہ نہیں کیا جاسکتا:                       |
| عذابِ قبر كاثبوت:                                                                 |
| ميلادِ مُصطفَى كابيان:                                                            |
| حضرت شبلى رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ كَامْقام:                              |
| سورة يُونُس                                                                       |
| الله تعالى كى بار گاه ميں شفاعت كا ثبوت:                                          |
| نبي كريم مَنَّالِيَّةً كُونْفع ونقصان كااختيار ملاہے:                             |
| سورةهُوُد                                                                         |

| كسى جاندار كورزق ديناالله تعالى پرواجب نهين:            |
|---------------------------------------------------------|
| الله تعالى بھولنے سے پاک ہے:                            |
| ازواجِ مطهرات اہلِ بیت میں داخل ہیں:                    |
| تقدیر مبرم سے متعلق دوعقائد:                            |
| سورة يُوسُف                                             |
| بزرگوں کے تبر کات بھی دافع بلا، مشکل کشا ہوتے ہیں:      |
| سورةَالنَّحُل                                           |
| تقليد جائز ہے:                                          |
| تقليد كي تعريف:                                         |
| تقليد سے متعلق چنداہم مسائل:                            |
| مُقَلِّد كاايمان درست ہے يانہيں؟                        |
| حدیث پاک بھی ججت ہے:                                    |
| شانِ نزول:                                              |
| حالت ِ إكراه ميں كلمة كفر كہنے سے متعلق چند شرعى مسائل: |
| سورة بَنِي إِسْرَ آئيل (ٱلْأَنْسُ)ء )                   |
| معراج شریف سے متعلق چند عقیدے کی باتیں:                 |

| حضورِ اقدس صَالِّتْ عِنْدُمْ كوروح كاعلم حاصل ہے:                             |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| مخلوق کے علم اور خالق کے علم میں فرق ہے:                                      |
| قرآن مخلوق نہیں ہے:                                                           |
| سورةَالْكُهُف211                                                              |
| اولياء کی کرامات برحق ہیں:                                                    |
| بزرگوں کے مزارات کے قریب مسجدیں بناناجائزہے:                                  |
| ياجوج وماجوج اوران شاءالله:                                                   |
| قیامت سے پہلے یا جوج و ماجوج کا نکلنا:                                        |
| ظاہری اعمال الچھے ہوناحق پر ہونے کی دلیل نہیں:                                |
| خارجيول كامختصر تعارف:                                                        |
| سيّد المرسَلين مَنَّا عَيْدِمُ كُوبشر كَهَ عِيمَ متعلق عقيد كِي چندباتين: 223 |
| سورة مَرْيَم                                                                  |
| نبی کے ولادت کے دن خوشی کرنے اور وفات کے دن خوشی کیوں نہیں: 229               |
| پل صراط حق ہے:                                                                |
| يل صراط كاخوفناك منظر:                                                        |
| سورة طله                                                                      |

| اہلِ ایمیان کی شفاعت کی دلیل:                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| شفاعت كانثوت أحاديث كى روشني مين:                                                          |
| انبياءِ كرام عَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَي عِصمت سے متعلق اہلسنّت وجماعت كاعقيده: |
| 244                                                                                        |
| عقيدهِ عِصمتِ انبياءِ كرام عَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ اور اعلىٰ حضرت: 244          |
| انبيائ كرام عَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام معصوم بين                                    |
| سورةَالنُّور                                                                               |
| خلافت ِراشده کی دلیل:                                                                      |
| سورةاَلشُّعَرَاء                                                                           |
| حضرت جبريل عَكَيْدِ السَّلَام كوروح اورامين كهنه كي وجوہات: 249                            |
| قرآنِ مجیدکے بارے میں ایک عقیدہ:                                                           |
| سورةَالنَّبُل                                                                              |
| اولیاءِ کرام رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ فَم سے کرامات ظاہر ہونے کا ثبوت: 253          |
| مُردول کے سننے کا ثبوت:                                                                    |
| سورةاً لُقَصَص                                                                             |
| ابوطالب كے ایمان سے متعلق اعلیٰ حضرت رَحْمَةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ کی تحقیق: 259         |

| 262               | سورةْلُقُهان                                                         |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 263               | علوم خمسه اور عقیده اماسنت                                           |
|                   | سورةَالْأَحْزَابِ                                                    |
| 267               | نبي صَلَّىٰ عَنْ أَوْم مِخْتَار كُلْ مِين:                           |
| ين مطالق تھا: 273 | حضور ئرپنور مَلَّا لِيَّائِمُ كازيادہ شادياں فرمانامِنہاجِ نبوت كے ع |
| 275               | كثرتِ أزواج كاايك انهم مقصد:                                         |
| 277               | ایک امتی کی ذمه داری:                                                |
| 280               | نبی اکرم صَالِیْ عَلَیْهِم کا آخری نبی ہوناقطعی ہے:                  |
| 282               | ختم نبوت سے کا ثبوت احادیث کی روشنی میں:                             |
| 287               | حضورِ اقد س صَلَّاتَةُ مِّم حاضر و ناظر ہیں:                         |
| 289               | كياالله تعالى كوحاضروناظر كهيسكته بين ؟                              |
| 290               | ﺳﻮﺭﺗﯘﻕ                                                               |
| 291               | اب کسی کونبوت نہیں مل سکتی:                                          |
| 292               | سورة الزُّمَر                                                        |
| <b>2</b> 93       | صرف الله تعالى كى رضاك لئے كياجانے والاعمل مقبول_                    |
| 294               | الله تعالی کے مقبول بندوں کووسلیہ بھیناشرک نہیں:                     |

| والى قدرت اوراختيار:                                         | الله تعالی کے مقرسب بندوں کو ملنے               |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| میلئے اختیار تسلیم کرنا شرک ہے؟ 298                          | كيااولياء زخبَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهم كَ      |
| نْد س صَمَّاتُنْ يَنْهِمُ كُو بَهِي عطامونَي ہيں: 299        | زمین کے خزانوں کی تنجیاں حضورِ أَا              |
| 300                                                          | سورةالُمُؤمِن(الْغَافِي)                        |
| 301                                                          | عذابِ قبر كاثبوت:                               |
| 302                                                          | سورةحم السَّجُكة (فُصِّلَت)                     |
| 304 <b>:</b>                                                 | تاجدارِ رسالت صَلَّى لَيْنَةِ مِ كَي بَشْر بَّت |
| 304                                                          | سورةاكشورى                                      |
| 305                                                          | تناسُخ کے قائلین کارد:                          |
| 306                                                          |                                                 |
| عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَا تَشْرِيفِ لانا برحق ہے: | قیامت کے قریب حضرت عیسلی                        |
| 307                                                          |                                                 |
| 309                                                          | قيامت كى نشانيان:                               |
| 310                                                          |                                                 |
| ، اور ان کے باہمی اختلافات سے متعلق اہلسنت کا                | صحابة كرام رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهِ          |
| 311                                                          | عقائد:                                          |

| سورةَالنَّجُم                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------|
| حضور يُرِ نور مَنَّا لِيَّنِيَّةً إِنْ معراج كي رات الله تعالى كا ديدار كيا: |
| حدیث عائشه اوراس کے متعلق اہلسنت کاعقیدہ:                                    |
| سورةاً لُقَبَر                                                               |
| تقذیر کے ممنکروں کے بارے میں اَحادیث:                                        |
| سورةاً لُواقِعَة                                                             |
| الله تعالیٰ کے لئے جمع کاصیغہ استعال کرناکیساہے؟                             |
| سورةنوُّح                                                                    |
| قبر کاعذاب برحق ہے:                                                          |
| سورةاً لُجِنّ                                                                |
| اولیاءکے لئے غیب کاعلم نہ ماننے والوں کارد:                                  |
| سورةاً لُمُرْسَلات                                                           |
| قيامت كى تين علامتيں:                                                        |
| سورةالَّيْل                                                                  |
| الله تعالیٰ کے نیک ہندوں سے دین و دنیا کی بھلائیاں طلب کرنا جائز ہے: 333     |
| ہماری اردو کتابیں:                                                           |

# ناشر کی طرف سے کھھاہم باتیں

مختلف ممالک سے کئی لکھنے والے ہمیں اپناسرمایہ ارسال فرمارہے ہیں جنھیں ہم شائع کر رہے ہیں۔ ہم یہ بتانا ضروری سمجھتے ہیں کہ ہماری شائع کردہ کتابوں کے مندر جات کی ذمہ داری ہم اس حد تک لیتے ہیں کہ بیہ سب اہل سنت و جماعت سے ہے اور پیر ظاہر بھی ہے کہ ہر لکھاری کا تعلق اہل سنت سے ہے۔ دوسری جانب ا کابرین اہل سنت کی جو کتابیں شائع کی جار ہی ہیں توان کے متعلق کچھ کہنے کی حاجت ہی نہیں۔ پھر بات آتی ہے لفظی اور املائی غلطیوں کی توجو کتابیں "میم عبر مصطفی آفیشل" کی پیشکش ہوتی ہیں ان کے لیے ہم ذمہ دار ہیں اور وہ کتابیں جو ہمیں مختلف ذرائع سے موصول ہوتی ہیں،ان میں اس طرح کی غلطیوں کے حوالے سے ہم بری ہیں کہ وہاں ہم ہر ہر لفظ کی چھان پھٹک نہیں کرتے اور ہماراکر داربس ایک ناشر کا ہو تاہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کئی کتابوں میں ایسی باتیں بھی ہوں کہ جن سے ہم اتفاق نہیں رکھتے۔ مثال کے طور پرکسی کتاب میں کوئی ایسی روایت بھی ہوسکتی ہے کہ تحقیق سے جس کا جھوٹا ہونااب ثابت ہو حیاہے لیکن اسے لکھنے والے نے عدم توجہ کی بنا پر نقل کر دیا یاسی اور وجہ سے وہ کتاب میں آگئی حبیبا کہ اہل علم پر مخفی نہیں کہ کئی وجوہات کی بنا پر ایسا ہو تا ہے۔ توجیبیاہم نے عرض کیا کہ اگرچہ ہم اسے شائع کرتے ہیں لیکن اس سے بیر نہ مجھا

جائے کہ ہم اس سے اتفاق بھی کرتے ہیں۔ایک مثال اور ہم اہل سنت کے مابین اختلافی مسائل کی پیش کرناچاہتے ہیں کہ کئی مسائل ایسے ہیں جن میں علاے اہل سنت کا ختلاف ہے اور کسی ایک عمل کو کوئی حرام کہتاہے تودوسرااس کے جواز کا قائل ہے۔ ایسے میں جب ہم ایک ناشر کاکر دار اداکر رہے ہیں تو دونوں کی کتابوں کو شائع کرنا ہمارا کام ہے لیکن ہمارا موقف کیا ہے ، یہ ایک الگ بات ہے۔ ہم فریقین کی کتابوں کو اس بنیاد پر شائع کرسکتے ہیں کہ دونوں اہل سنت سے ہیں اور بیراختلا فات فروعی ہیں۔ اسی طرح ہم نے لفظی اور املائی غلطیوں کا ذکر کیا تھاجس میں تھوڑی تفصیل ہے بھی ملاحظہ فرمائیں کہ کئی الفاظ ایسے ہیں کہ جن کے تلفظ اور املامیں اختلاف پایا جا تاہے۔ اب یہاں بھی کچھ ایسی ہی صورت بنے گی کہ ہم اگر چیہ کسی ایک طریقے کی صحت کے قائل ہوں لیکن اس کے خلاف بھی ہماری اشاعت میں موجود ہو گا۔ اس فرق کو بیان کرناضروری تھا تاکہ قارئین میں سے کسی کوشبہ نہ رہے۔ٹیم عبد مصطفی آفیشل کی علمی ، تحقیقی اور اصلاحی کتابیں اور رسالے کئی مراحل سے گزرنے کے بعد شائع ہوتے ہیں لیکن اس کے باوجود ان میں بھی ایسی غلطیوں کا پایا جاناممکن ہے لہذا اگر آپ آخیں يائيں توہمیں ضرور بتائیں تاکہاس کی تھیج کی حاسکے۔

#### Sabiya Virtual Publication

Powered By Abde Mustafa Official

# پیش لفظ

اللہ جل مجدہ کا بے پناہ شکر کہ جس نے ہمیں بنی نوع انسان میں پیدا فرمایا وہ انسان جس کی رشد وہدایت کے لئے کتب ساویہ کا نزول اور انبیاء کیہم السلام کومبعوث فرمایا تاکہ وہ ان کتب اور انبیاء علیہم السلام سے استفادہ کرکے راہ نجات کی طرف گامزن ہوں اسی سلسلے کی ایک کڑی قرآن مجید ، فرقان حمید ، برھان رشید ہے جس میں ہر خشک و تر کا بیان ہے جس کا مجھنا عجمی لوگوں کے لئے ترجمہ اور تفسیر کے بغیر ناممکن ہے لہذا دور حاضر میں انتہائی جامع اور متوسط تفسیر قرآن بنام صراط الجنان جس میں ترجمہ قرآن بنام کنزالعرفان مکتبہ المدینہ کراجی نے شائع کیاہے ہم نے اسی قرآنی تفسیر سے فقط عقائد اہلسنت اور معمولات اہلسنت کو اکٹھے کرنے کی کاوش کی ہے جس سے قاربئن عقائدومعمولات اہلسنت جوبالوسطه پابلاواسطه قرآنی آیات سے مستنط ہیں ایک جگہ پراکٹھے ملاحظہ فرماسکیں گے ،اس کتاب میں ہم نے وہ آیات قرآنیہ جن کے تحت عقیدہ اہلسنت پر گفتگو کی گئی ہے اس آیت ،اس کا ترجمہ اور پھر اس سے ثابت شدہ عقیدہ اہلسنت نقل کیاہے۔اللّٰہ پاک ہماری بیہ کاوش قبول فرمائے اور اہل علم حضرات سے گزارش ہے کہ اگر کوئی شرعی غلطی پائیں تو نیچے دئیے گے نمبر پر اطلاع دے کر شکریه کاموقعه فراہم کریں۔

#### خالدتسنيممدني

المتخصص في الفقه الاسلامي اسلامك ريسرج اسكالر Birmingham (UK)

#### تعارف صراط الجنان

قرآن کریم اہل اسلام اور بوری انسانیت کے لئے دنیاو آخرت کے تمام ترامور میں ہدایت ور ہنمائی کا سرچشمہ ہے۔ مگر اس کی برکات سے استفادہ اسی وقت ممکن ہے جب معلوم ہو کہ قرآن مجید میں کیا بیان ہوا ہے؟ جب اسلام کی نورائی کرئیں سرزمین عجم میں پہنچیں تو اہل مجم کواحکام قرآن کریم سمجھانے کے لیے علمائے دین نے دیگر زبانوں میں تفسیریں کھیں بالخصوص ار دو زبان کی ترقی کے پیشِ نظر علمائے پاک وہند نے بھی کئی اُردو تفاسیر پیش کیں۔ تفسیر ''صراط الجنان فی تفسیر القرآن ''نہیں میں سے نے بھی کئی اُردو تفاسیر پیش کیں۔ تفسیر حضرت علامہ مولانا مفتی ابو صالح محمد قاسم عطاری مُدَّ ظِلْدُ الْعَالِي کے برسہابرس کے مطالعہ اور انتھک محنت و کوشش کا شمرہ عطاری مُدَّ ظِلْدُ الْعَالِي کے برسہابرس کے مطالعہ اور انتھک محنت و کوشش کا شمرہ عام۔

اس تفسیر میں قدیم وجدید تفاسیر اور دیگر علوم اسلامیه پرمشتمل کتب سے اخذ شدہ

کلام شامل کیا گیاہے۔ تفسیر زیادہ طویل ہے نہ بہت مختصر بلکہ متوسط (در میانی) اور جامع ہے۔ قرآن مجید میں جہاں احکام و مسائل کا بیان ہے اُس مقام پر ضروری شرعی مسائل آسان انداز میں تحریر کیے گئے ہیں (جن کوہم نے ایک جگہ جمع کئے ہیں اور اس کے چھ جھے عوام الناس میں مقبولیت حاصل کر چکے ہیں ) ، حسب موقع اعمال کی اصلاح اور معاشرتی برائیوں سے متعلق مفید مضامین شامل کیے گئے ہیں ۔ اسلامی حُسن معاشرت پر کثیر اصلاحی مواد شامل کیا گیا ہے۔ مختلف مقامت پر عقائد اہلسنت اور معمولاتِ اہلسنت کی دلائل کے ساتھ وضاحت کی گئی ہے ، جن کو اس کتاب میں اور معمولاتِ اہلسنت کی دلائل کے ساتھ وضاحت کی گئی ہے ، جن کو اس کتاب میں اور ہماری مغفرت کا ذریعہ بنائے

# عقائدكي اہميت

عقیدہ کے لغوی معنی دل میں جمایا ہوالقین ،ایمان اور اعتقاد کے ہیں۔عقیدہ کی جمع "عقائد" ہے۔

"عقیده سے مرادکسی چیزکو حق اور سے جان کردل میں مضبوط اور راسے گرلینا ہے" شرح انتخابِ حدیث (جلد دوم) سلم شریف کتاب الا بمان صفحه، ۸۸ الله تبارک و تعالی قرآن مجید فرقان حمید بر ہانِ رشید میں ار شاد فرما تا ہے وَ الَّذِیْنَ یُوْمِنُونَ بِمَا الْنُولَ اِلَیْكَ وَ مَا الْنُولَ مِنْ قَبْلِكَ وَ مَا الْنُولَ مِنْ مَا الْمُولَ وَالْمِقُونَ الْمِقْلَ قَالَ الله قرة قَالْمُ مِنْ الْمُولَةِ مِنْ الْمُولَةِ الْمُولَةِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عِلْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّ

ترجمہ: "اور وہ کہ ایمان لائیں اس پر جواے محبوب تمہاری طرف اترااور جو تم سے پہلے اترااور آخرت پر یقین رکھیں "

ایک اور مقام پرار شاد فرما تاہے:

ٵڡؘؽٵڵڗۜڛؙۅؙڵۼ۪ٵ۠ٲٮٛ۬ڒٟڵٳڵؽڡؚڡؚڽڗؖؾؚ؋ۅٙٵڵؠؙٷٝڡؚٮؙؙٷؽؙؖۦػؙڵۜ۠ٵڡٙؽ ؠؚٵٮڷٶؘڡٙڵؠٟػٙؾ؋ۅٙػؙؿؠؚ؋ۅٙۯڛؙڸ؋ۦ۫[*ٵڹڨ*ڗة:٢٨٥]

ترجمہ: "رسول اس پرائمان لائے جوان پر نازل ہواائے رب (عزوجل) کی طرف سے اور مومن بھی ایمان لائے ،سب ایمان لائے اللہ پر ،اور اسکے

فرشتول پر،اوراسکی کتابول پر،اوراسکے رسولول پر"

علم العقائدائي اہم علم ہے اس میں اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات و صفات ، انبیاء کرام عکیہ ہے الس میں اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات و صفات باری تعالیٰ کے بارے میں کیا جاتا ہے۔ جس میں یہ بیان ہوتا ہے کہ ذات و صفات باری تعالیٰ کے بارے میں مسلمانوں کو کیا عقیدہ رکھنا چاہئے ، انبیاء کرام عکیہ ہے الصّلوة و السّلام ، حضرات صحابہ اور اولیاء دِ ضُوانُ الله عکیہ ہے آ جُہُع یُن کے متعلق کیا عقیدہ ہونا چاہئے ، قیامت و احوالِ قیامت کیا ہیں ، جنّت و دوز رخ کسے کہتے ہیں اور ان کے متعلق کیا عقیدہ رکھنا چاہئے ، کن چیزوں پر ایمان لانا ضروری ہے اور کن چیزوں کا انکار آدمی کو کفر و گراہی کے عمیق کھڑے میں چھینک دیتا ہے اور کون سے ایسے افعال ہیں جن کے کرنے سے آدمی دائرہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے۔

چنانچه ار شادِ باری تعالی ہے:

مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوْا بِرَيِّهِمُ اَعْمَالُهُمْ كَرَ مَادٍ اَشَتَكَتْ بِهِ السِّكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول

ترجمہ: اپنے رب سے منکروں کا حال ایسا ہے کہ ان کے کام ہیں جیسے راکھ کہ اس پر ہوا کا سخت جھو نکا آیا آندھی کے دن میں ساری کمائی میں سے کچھ ہاتھ نہ

لگا، یہی ہے دور کی گمراہی۔

لہذا ثابت ہواکہ اگر کوئی انسان کثیر نیک اعمال کا ذخیرہ جمع کرلے لیکن اس کے عقائد میں فساد ہوتو یہ ذخیرہ راکھ کا ڈھیر ثابت ہوں گے ۔اور ہاں نجات کے لیے صرف عقیدہ توحید ہی کافی نہیں ورنہ شیطان بھی موحدہ، گویا کہ عقائد انسان کے تمام تراعمالِ صالحہ اور اَخلاقِ حَسَنہ کی قبولیت کا پہلا ذریعہ ہیں اور یہی اہل ایمال کی زندگی کا مقصود و مطلوب ہے ۔قبلہ محرم حضرت علامہ خالد تسنیم المدنی صاحب رحفظہ الله تعالیٰ ) نے نہایت تحقیق اور عرق ریزی سے صراط الجنان کی روشیٰ میں بیسوں مستند حوالہ جات کے ساتھ عقائد اہلسنت کو نہایت آسان سادہ اور عام فہم انداز میں بیان فرمایا ہے تاکہ عوام الناس اس سے استفادہ کریں اور قرآن و حدیث کے مطابق عقائد کی معرفت حاصل کرنے میں کامیاب ہوجائیں۔

الله کریم جل شانہ قبلہ محترم حضرت علامہ خالد تسنیم المدنی صاحب کی اس عظیم کاوش کو اپنے فضل و کرم سے شرفِ قبولیت بخشے اور قاریئنِ کرام کو اس کتاب کے مطالعہ سے خاطر خواہ اِستفادہ حاصل کرنے کی توفیق مرحمت فرمائے

امين يارب العلبين بجاه طه وليسين مَناطَيْ اللَّهِ الم

خاك در حبيب مَاللْفَايْدَ إِلَيْكِ

تاثرات رضوي

سرپرست اعلی تحریک تحفظ عقائدا پلسنت، ناظم اعلی تحریک صراط متنقیم کاهنه نو فخرسادات، استادالعلمهاء،

حضرت علامه حافظ سير توصيف احدر ضوى (دامت بركاتهم العالية)

صدر مدرس جامعه حنفیه قصور ( پاکستان )

نحمده ونصلى على سيد الانبياء والمرسلين

کتاب عقائد عباد الرحمٰن من تفسیر صراط الجنان: اس کتاب کے مؤلف حضرت علامہ مولانا خالد تسنیم مدنی صاحب نے بڑی محنت کیساتھ تفسیر صراط الجنان میں بھرے عقائداہلسنت کو کیجا کیا ہے

فقیر نے چند مقامات سے مطالعہ کیا اس کتاب کو عقائد کے لحاظ سے بڑا مؤثر پایا، قرآن و حدیث کے حوالہ سے مزین اور تحریر نہایت آسان سلیس ار دومیں ہے میری دعاہے کہ موصوف کو مزید دین کی خدمت کرتے رہنے کی توفیق نصیب فرمائے اور درازی عمر مع صحت وعافیت وایمان عطاء ہو

آمين بجاه النبى الامين

سيد توصيف احدر ضوى

# كلمات خرسم

استادالعلماء بيكرشرم وحيا،غلام فاطهة الزهرا

# حضرت علامه مولاناابوالمكرم محمة خرم شهزاد مدنى (سلهه الباري)

مدرس مركزي جامعة المدينه جهلم (پاکستان)

الله وحدہ لاشریک نے ہمیں شرف انسانیت سے سرفراز فرمایا پھر مزید کرم کیا تو مسلمان ہونے کا اعزاز نصیب فرمایا اب بطور مسلمان ہمیں عقیدہ وعمل کی اصلاح پر توجہ رکھنی چاہیے اسی سوچ کوعملی جامہ پہنانے کے لئے حضرت علامہ خالد تسنیم مدنی زید شرفہ نے عقائد کی معلومات واصلاح کے لئے استاذہ الممکرم شیخ الحدیث والتفسیر مفتی خمد قاسم قادری اطال اللہ عمرہ کی مایہ ناز تفسیر "صراط الجنان" سے موتی چن کر بصورت گلدستہ جمع فرمائے ہیں۔

قبلہ علامہ صاحب انتہائی زیرک ، محنتی ، باکر دار و باخلاق اور صاحب علم و فضل ہیں جس کے شاہد انکے ہم جماعت دوست موجود ہیں ۔ اللہ پاک علامہ خالد تسنیم مدنی زید شرفہ کی دیگر تحریریں کاوشوں کی طرح اسے بھی شرف قبولیت عطافرمائے۔

ابوالمكرم محمد خرم شهزاد مدني

مدرس مركزی جامعة المدینه جهلم (پاکستان)

#### Endorsement of USTADH AL-ULAMA SHAYKH MOHAMMED QAMAR ILYAS MADANI

(حفظه الله)

Translator of "The Clear Criterion" (Birmingham, UK)

The great ulema of the past identified the needs of not just their students but the wider community too. They explained matters of creed and religious tradition with great wisdom. In light of "speak to the people according to their understanding" we must never overlook the importance of clarity for Muslims in general. Denial or criticism of religious matters is easy, but answering misconceptions requires knowledge of religious proofs and principles

In this book, Ustadh al-Ulema, Mawlana Khalid Tasneem al-Madanī حفظه للله تعالى has meticulously summarized and categorized important aspects of creed and tradition. I would like to congratulate him on the

completion of this most beneficial work. May Almighty Allah accept his sincere endeavours to impart sacred knowledge to others through his teaching, lectures and writing.

امينيارب العلمين بجالا طه وليسين متالفيها

Qamar Ilyas

# سورة الفاتحة

### التَّاكَ نَعْبُلُ وَالتَّاكَ نَسْتَعِيْنُ (4)

ترجمہ کنزالعرفان: ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھ ہی سے مدد چاہتے ہیں۔

# الله تعالى كى بارگاه ميں وسيله پيش كرنے كا ثبوت:

آیت میں جع کے صیغے ہیں جیسے ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ نماز جماعت کے ساتھ اداکر فی چاہئے اور دوسروں کو بھی عبادت کرنے میں شریک کرنے کافائدہ میہ ہے کہ گناہ گاروں کی عبادتیں اللہ تعالیٰ کی بارگاہ کے محبوب اور مقبول بندوں کی عبادتوں کے ساتھ جمع ہوکر قبولیت کا درجہ پالیتی ہیں۔ نیز یہ بھی معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اپنی حاجت عرض کرنے سے پہلے اپنی بندگی کا اظہار کرنا چاہئے۔ امام عبداللہ بن احمد نسفی رَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَيْهِ فَرماتے ہیں: عبادت کو مد وطلب کرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں کرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں وسیلہ پیش کرنا قبولیت کے زیادہ قریب ہے۔ (مدارک، الفاتحة، تحت الآیة: ہم، ص ۱۲) میں مسلمان کو چاہئے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں کسی کا وسیلہ پیش کرکے اپنی حاجات کے لئے دعاکیا کرے تاکہ اُس وسیلے کے صدیقے دعا جبلہ مقبول ہوجائے اور حاجات کے لئے دعاکیا کرے تاکہ اُس وسیلے کے صدیقے دعا جبلہ مقبول ہوجائے اور

الله تعالى كى بارگاه ميں وسيله پيش كرناقرآن و حديث سے ثابت ہے، چپنانچه وسيلے كے بارے ميں الله تعالى ارشاد فرما تاہے:

" يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَ ابْتَغُوّا اللهِ الْوَسِيْلَةَ "( مائنه: ٣٥)

ترجمهٔ کنزالعرفان:اے ایمان والو!اللہ سے ڈرو اور اس کی طرف وسیلہ ڈھونڈو۔

اور''سُننِ ابنِ ماجہ''میں ہے کہ ایک نابیناصحافی بار گاہ رسالت صَلَّاتِیْمِ میں حاضر ہو کر دعاکے طالب ہوئے توآپ صَلَّاتِیْمِ نے انہیں اس طرح دعاما شکنے کاحکم دیا:

﴿اللَّهُمَّرِ إِنِّيَ اَسَأَلُكَ وَاتَوَجَّهُ إِلَيْكَ مِمُحَمَّدٍ تَّبِيِّ الرَّحْمَةِ يَا هُحَبَّدُ إِنِّيْ قَلْ تَوَجَّهُتُ بِكَ إِلَى رَبِّيْ فِيْ حَاجَتِيْ هَذِهٖ لِتُقْطَى اللَّهُمَّرِ فَشَفِّعُهُ فِيْ ﴾

# حدیث پاک میں مذکور لفظ "نیافحمہ" ہے متعلق ضروری وضاحت:

﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ: اور تجھ ہی سے مدد چاہتے ہیں۔ ﴾ اس آیت میں بیان کیا گیاکہ مدد طلب کرنا خواہ واسطے کے ساتھ ہویا واسطے کے بغیر ہوہر طرح سے اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے اور اللہ تعالیٰ کی ذات ہی ایس ہے جس سے حقیقی طور پر مدد طلب کی جائے ۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان دَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَکَیْهِ فرماتے ہیں: ' حقیقی مدد طلب کرنے سے مراد بہ ہے کہ جس سے مدد طلب کی جائے اسے بالذات قادر مستقل مالک اورغنی بے نیاز جانا جائے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عطا کے بغیر خود اینی ذات قادر مستقل مالک اورغنی بے نیاز جانا جائے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عطا کے بغیر خود اینی ذات

سے اس کام (بینی مد د کرنے) کی قدرت رکھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کے بارے میں یہ عقیدہ رکھنا ہر مسلمان کے نزدیک ''شرک'' ہے اور کوئی مسلمان اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کے بارے میں ایسا''عقیدہ ''نہیں رکھتااور اللّٰہ تعالیٰ کے مقبول بندوں کے بارے میں مسلمان یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ وہ اللہ تعالی کی بارگاہ تک پہنچنے کے لئے واسطہ اور حاجات بوری ہونے کا وسیلہ اور ذریعہ ہیں توجس طرح حقیقی وجود کہ کسی کے پیدا کئے بغیر خود اپنی ذات سے موجود ہونا اللہ تعالی کے ساتھ خاص ہے،اس کے باوجود کسی کوموجود کہنااس وقت تک شرک نہیں جب تک وہی حقیقی وجود مراد نہ لیاجائے، بونہی حقیقی علم کہ کسی کی عطاکے بغیر خود اپنی ذات سے ہواور حقیقی تعلیم کہ کسی چیز کی مختاجی کے بغیر از خود کسی کو سکھانااللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے ،اس کے باوجود دوسرے کوعالم کہنا یا اس سے علم طلب کرنا اس وقت تک شرک نہیں ہو سکتا جب تک وہی اصلی معنی مقصود نہ ہوں تواسی طرح کسی سے مد د طلب کرنے کامعاملہ ہے کہ اس کا حقیقی معنی اللہ تعالی کے ساتھ خاص ہے اور وسلیہ و واسطہ کے معنی میں اللہ تعالی کے علاوہ کے لئے ثابت ہے اور حق ہے بلکہ بیہ معنی توغیر خداہی کے لئے خاص ہیں کیونکہ اللہ تعالی وسیلہ اور واسطہ بننے سے پاک ہے ،اس سے اوپر کون ہے کہ بیراس کی طرف وسلیہ ہو گااور اس کے سواحقیقی حاجت رواکون ہے کہ بیر بیچ میں واسطہ بنے گا

# سورة البقرة

الَّنِيْنَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَ يُقِيْبُونَ الصَّلُوةَ وَ هِمَّا رَزَقُنْهُمُ

ترجمہ: وہ لوگ جو بغیر دیکھے ایمان لاتے ہیں اور نماز قائم کرتے ہیں اور ہمارے دئیے ہوئے رزق میں سے کچھ (ہماری راہ میں )خرچ کرتے ہیں۔ ایمان اور غیب سے متعلق چنداہم ہاتیں:

اس آیت میں ''امیان''اور''غیب''کاذکر ہواہے اس لئے ان سے متعلق چنداہم باتیں یادر کھیں!

(1)..."ایمان"اسے کہتے ہیں کہ بندہ سیچ دل سے ان سب باتوں کی تصدیق کرے جو ضروریات دین (میں داخل) ہیں اور کسی ایک ضرورتِ دینی کے انکار کو کفر کہتے ہیں۔(بہار شریعت، ۱۷۲/۱)

(2)... دعمل ''ایمان میں داخل نہیں ہوتے اسی لیے قرآن پاک میں ایمان کے ساتھ عمل کا جداگانہ ذکر کیا جاتا ہے جیسے اس آیت میں بھی ایمان کے بعد نماز و صدقہ کا ذکر علیحدہ طور پر کیا گیاہے۔

غيب كى تعريف

(3)... 'نغیب "وہ ہے جو ہم سے بوشیدہ ہواور ہم اپنے حواس جیسے دیکھنے، چھونے وغیرہ سے اور بدیہی طور پرعقل سے اسے معلوم نہ کرسکیں۔ وغیرہ سے اور بدیہی طور پرعقل سے اسے معلوم نہ کرسکیں۔ (4)... غیب کی دوسمیں ہیں:

(۱) جس کے حاصل ہونے پر کوئی دلیل نہ ہو۔ بیا علم غیب ذاتی ہے اور اللہ تعالی کے ساتھ خاص ہے اور جن آیات میں غیر ُ اللہ سے علم غیب کی نفی کی گئی ہے وہاں یہی علم غیب مراد ہوتا ہے۔

(۲)جس کے حاصل ہونے پر دلیل موجود ہو جیسے اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات ،گزشتہ انبیاء کرام عَکیْفِهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ اور قوموں کے احوال نیز قیامت میں ہونے والے واقعات وغیرہ کاعلم ۔ بیسب اللہ تعالیٰ کے بتانے سے معلوم ہیں اور جہاں بھی غیرُ اللہ کیلئے غیب کی معلومات کا ثبوت ہے وہاں اللہ تعالیٰ کے بتانے ہی سے ہوتا ہے۔

کیلئے غیب کی معلومات کا ثبوت ہے وہاں اللہ تعالیٰ کے بتانے ہی سے ہوتا ہے۔

(تفیرصادی، البقرة، تحت الآیة: ۲۲/۱۸۳، طفعًا)

(5)...الله تعالی کے بتائے بغیر کسی کیلئے ایک ذر ہے کاعلم غیب ماننا طعی کفر ہے۔ (6)...الله تعالی اپنے مقرب بندول جیسے انبیاء کرام عَکیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام اور اولیاء عِظام دَحْمَةُ اللهِ تَعَالی عَکیْهِم پر ''غیب'' کے درواز سے کھولتا ہے جیسا کہ خود قرآن و حدیث میں ہے۔ اس موضوع پر مزید کلام سور والی عمران کی آیت نمبر 179کی تفسیر میں مذکور ہے۔

# وَعَلَّمَ ادَمَ الْاَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلْبِكَةِ ﴿-فَقَالَ اَن ُ بِ وُنِي بِاَسْمَاءِ هُؤُلَاءِ اِنْ كُنْتُمْ طِيقِيْنَ (31)

ترجمہ: اور اللہ تعالی نے آدم کو تمام اشیاء کے نام سکھادیے پھران سب اشیاء کو فرشتوں کے سامنے پیش کرکے فرمایا: اگرتم سچے ہوتوان کے نام توبتاؤ۔ انبیاء عَکَیْهُمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ فَرشتوں سے افضل ہیں:

واقعہ آدم عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ سے بيہ بھی معلوم ہواکہ انبياء کرام عَلَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام وَالسَّلَامِ فَرشتوں سے افضل ہیں ،اور بیہ عقیدہ کئی دلائل سے ثابت ہے ،ان میں سے 6 دلائل درج ذیل ہیں:

(1)... حضرت آدم عَلَيْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام كُواللَّه تَعَالَى نَه اپناخليفه بنايا اور بيراس بات كى دليل ہے كہ وہ فرشتوں سے افضل ہیں كيونكه ہر شخص بير بات اچھى طرح جانتا ہے بادشاہ كے نزديك لوگوں میں سب سے بڑے مرتبے والا وہ شخص ہوتا ہے جو ولايت اور تصرف میں بادشاہ كا قائم مقام ہو۔

(2)... حضرت آدم عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ فَرشتول سے زیادہ علم رکھنے والے ہیں اور جسے زیادہ علم ہووہ افضل ہوتاہے کیونکہ اللّٰہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

قُلُ هَلُ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ (زمر:٩) ترجمهُ كنزالعرفان: تم فرماوُ: كياعلم والے اور بے علم برابر ہیں؟ (3)...الله تعالى نے فرشتوں كويہ تكم دياكہ وہ حضرت آدم عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كوسجده كريں،اس سے معلوم ہواكہ وہ فرشتوں سے افضل ہیں كيونكہ سجدے ميں انتہائى تواضع ہوتى ہے اوركسى كے سامنے انتہائى تواضع وہى كرے گا جواس سے كم مرتبے والا ہو۔ ہوتى ہے اوركسى كے سامنے انتہائى تواضع وہى كرے گا جواس سے كم مرتبے والا ہو۔ (4)...الله تعالى نے ارشاد فرما يا:

"إِنَّ اللهَ اصْطَغِّى ادَمَ وَ نُوَحًا وَّ الَ اِبْرِهِيْمَ وَ الَ عِمْرِنَ عَلَى الْعِلْمِيْنَ وَ الَ عِمْرِن عَلَى الْعُلَمِيْنَ (العمران: ٣٣)

ترجمہ کنزالعرفان: بیشک اللہ نے آدم اور نوح اور ابراہیم کی اولاد اور عمران کی اولاد اور عمران کی اولاد کوسارے جہان والوں پرچن لیا۔

اس کامعنی میہ ہے کہ اللہ تعالی نے ان انبیاء کرام عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ کُوتمام مخلو قات پر چن لیااور چونکہ مخلو قات میں فرشتے بھی داخل ہیں اس لئے اِن پر بھی اُن انبیاء کرام عَکیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ کوچِنا گیالہذاوہ فرشتوں سے افضل ہوئے۔

(5)...الله تعالى نے اپنے حبیب صَلَّى اللَّهُ مِن ارساد فرمایا:

# <u>﴿ وَمَأْ اَرْسَلْنٰكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعٰلَمِينَ ﴿ (انبياء: ١٠٠)</u>

ترجمۂ کنزالعرفان: اور ہم نے تمہیں تمام جہانوں کیلئے رحمت بناکر ہی بھیجا۔ اور چونکہ عالمین میں فرشتے بھی داخل ہیں اس لئے رسول کریم صَالَّا لَیْئِم اِن کے لئے بھی رحمت ہوئے اور جب آپ صَالَّالَٰیْئِم فرشتوں کے لئے رحمتِ مطلق ہیں تویقینا

ان سے افضل بھی ہیں۔

(6)... حضرت ابوسعید خدری رَضِی الله تَعَالی عَنْهُ سے روایت ہے، نی کریم مَنَّی اللهٔ اِللهٔ اِللهٔ الله اور دو وزیر زمین میں ہیں۔ آسانوں میں اور دو وزیر زمین میں ہیں۔ آسانوں میں میرے دو وزیر حضرت جرئیل اور حضرت میکائیل عَلَیْهِمَا السَّلَام ہیں اور زمین میں میرے دو وزیر حضرت جرئیل اور حضرت میکائیل عَلَیْهِمَا السَّلَام ہیں اور زمین میں میرے دو وزیر حضرت ابو بکر صدایق اور حضرت عمر فاروق رَضِی الله تَعَالی میرے دو وزیر حضرت ابو بکر صدایق اور حضرت عمر فاروق رَضِی الله تَعَالی عَنْهُمَا ہیں۔ (متدرک، کتاب التفیر، من سورة البقرة، ۱۵۳/۲ -۱۵۳۸ الحدیث: ۱۱۰۰-۱۱۰۱)

اس حدیث ِپاک سے معلوم ہو اکہ حضور پر نور مَنَّالِیْتِم بادشاہ کی طرح ہیں اور حضرت جبر بُیل اور حضرت میکائیل عَلَیْهِ مَا السَّلَام دونوں ان کے وزیروں کی طرح ہیں اور جسر نیل اور حضرت میکائیل عَلَیْهِ مَا السَّلَام دونوں ان کے وزیروں کی طرح ہیں اور چونکہ بادشاہ وزیر سے افضل ہو تاہے اس لئے ثابت ہوا کہ حضور پر نور مَنَّالِیْنِمْ فرشتوں سے افضل ہیں۔ (تفسر کیر، البقرة، تحت اللّه: ۳۲۵/۱،۳۳٪)

وَ قُلْنَا يَّادَمُ اسْكُنُ اَنْتَ وَ زَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَ كُلَا مِنْهَا رَغَلَا حَيْثُ وَ كُلَا مِنْهَا رَغَلَا حَيْثُ شِئْتُا - وَ لَا تَقْرَبًا هٰنِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّلِمِيْنَ(35)فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا عِنَا كَانَا فِيهِ إِلْهُمَا الشَّيْطُنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا عِنَا كَانَا فِيهُ إِلَى الْمَبْطُوا بَعْضُكُمُ لِبَعْضٍ عَلُوُّ - وَ قُلْمَ فِي الْرَضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إلى حِيْنِ (36)

ترجمہ: اور ہم نے فرمایا: اے آدم!تم اور تمہاری بیوی جنت میں رہواور بغیر

روک ٹوک کے جہال تمہارا جی جائے کھاؤالبتہ اس در خت کے قریب نہ جانا ور نہ حدسے بڑھنے والوں میں شامل ہوجاؤگے۔ توشیطان نے ان دونوں کو جنت سے لغزش دی پس انہیں وہاں سے نکلوا دیا جہال وہ رہتے تھے اور ہم نے فرمایا: تم نیچے اتر جاؤ۔ تم ایک دوسرے کے دشمن بنوگے اور تمہارے لئے ایک خاص وقت تک زمین میں ٹھکانہ اور (زندگی گزار نے کا)سامان ہے۔ مضرت آدم عکینیے الصّلوۃ والسّکا مراور ابلیس کے واقعے کا خلاصہ:

حضرت آدم عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كُوسِجِده نه كَرِ فَيْ وَجِه سے شيطان مردود ہواتھا لہذاوہ حضرت آدم عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كُونقصان بَهٰ بَا فَيْ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنْها سے فرما ياكہ في الصَّلُوةُ وَالسَّلَام اور حضرت حوارَ فِي اللَّهُ تَعَالَىٰ عَنْها سے فرما ياكہ جنت ميں رہواور جہال دل كرے بے روك ٹوك كھا وَالبتراس در خت كے قريب نه جانا۔ شيطان نے انہيں وسوسہ ڈالا اور كہنے لگاكہ تمہيں تمهارے رب عَوَّو جَلَّ نے اس در خت سے اس ليے منع فرما يا ہے كہ كہيں تم فرشتے نه بن جاؤ ياتم ہميشہ زندہ رہنے والے نه بن جاؤ اور اس كے ساتھ شيطان نے قسم كھاكركہاكہ ميں تم دونوں كاخير خواہ ہول۔ اس پر انہيں خيال ہواكہ اللّٰہ ياك كی جھوٹی قسم كون كھاسكتا ہے ، اس خيال سے حضرت حوارَ فِي اللّٰه تَعَالَىٰ عَنْها نَے اس مِيل سے بُھے كھايا پھر حضرت آدم عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كوريا توانہوں نے جی كھالیا ور یہ خیال كیا كہ اللّٰہ تعالی كی ممانعت تحریمی نہ تھی والسَّلام كوريا توانہوں نے جی كھالیا اور یہ خیال كیا كہ اللّٰہ تعالی كی ممانعت تحریمی نہ تھی

بلكه تنزيمي تقى لعِنى حرام قرار دينے كيلئے نه تھى بلكه ايك ناپسنديدگى كا اظہار تھا۔ يہاں حضرت آدم عَكَيْه الصَّلوةُ وَالسَّلام سے اجتہاد میں خطا ہوئی اور خطائے اجتہادی گناہ نہیں ہوتی۔ چنانچہ شیطان کے دھوکے کی وجہ سے انہوں نے اس ممنوعہ در خت کا بھل کھالیااور کھل کھاتے ہی ان کے پردے کے مقام بے پردہ ہو گئے اور وہ اسے حِصانے کیلئے ان پریتے ڈالنے لگے۔اس وقت اللہ تعالی نے فرمایاکہ کیامیں نے تمہیں اس درخت سے منع نہیں کیا تھا؟اور میں نے تم سے بیہ نہ فرمایا تھا کہ شیطان تمہارا کھلا دشمن ہے؟ اس کے بعد حکم الٰہی ہوا کہ تم زمین پر انر جاؤ۔ اب تمہاری اولادآپس میں ایک دوسرے کی ڈثمن ہوگی اور تم ایک خاص وقت تک زمین میں رہوگے۔زمین پر تشریف آوری کے بعد حضرت آدم عَلَیْہِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ ایک عرصے تک اپنی لغزش کی معافی مانگتے رہے حتی کہ آپ عکینیہ الصّلوةُ وَالسَّلَام كواللّد تعالی كی طرف سے چند كلمات سكھائے گئے، پھر جب آپ عَكَيْهِ الصَّلْوةُ وَالسَّلَامِ نِي الى كلمات كے ساتھ توبہ و معافی کی در خواست کی تووه قبول ہوئی۔

### آدم عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَ واقعم عليه الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ عَالَمَ

یہاں ایک اہم مسلہ یادر کھناضروری ہے کیونکہ آج کل بیبائی کا دور ہے اور جس کا جو جی چاہتا ہے بول دیتا ہے یہاں تک کہ مذہبی معاملات میں اور اہم عقائد میں بھی زبان کی بے احتیاطیاں شار سے باہر ہیں ،اس میں سب سے زیادہ بے باکی جس مسلے

میں دیکھنے میں آتی ہے وہ حضرت آدم عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَاجْنَتَى مُمنوعہ درخت سے کھِل کھانا ہے۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان رَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَيْهِ فرماتے ہیں :غیرتلاوت میں اپنی طرف سے حضرت آدم عَکیْدِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کی طرف نافرمانی وگناہ کی نسبت حرام ہے۔ائمۂ دین نے اس کی تصریح فرمائی بلکہ ایک جماعت علماءے كرام نے اسے كفر بتايا (ہے)۔ (فتاوي رضوبيه، ا/٨٢٣) للهذااينے ايمان اور قبرو آخرت پرترس کھاتے ہوئے اِن معاملات میں خاص طور پراپنی زبان پر قابور کھیں۔ {وَ لَا تَقْرَبَا: اور قريب نه جانا\_} آيت ميں اصل ممانعت در خت كا پھل كھانے کی ہے لیکن اس کیلئے فرمایا کہ قریب نہ جانا۔اس طرز خطاب سے علماءنے یہ مسکلہ نکالا ہے کہ اصل فعل کے ار تکاب سے بھانے کیلئے اس کے قریب جانے سے بھی روکنا چاہیے جیسے بیچ کے سیڑھیوں سے گرنے کا اندیشہ ہوتا ہے تواسے صرف سیڑھیوں پر کھڑا ہونے سے منع نہیں کرتے بلکہ سیڑھیوں کے قریب بھی نہیں جانے دیتے۔اسی طرح بیبیوں کاموں میں علاء کرام اسی اندیشے سے منع فرماتے ہیں کہ کوئی فعل بذات خودمنع نہیں ہو تالیکن اگرلوگ اس کے قریب جائیں گے توممنوع کاار تکاب کر بیٹھیں گے جیسے عور توں کو قبرستان جانے سے منع کرنے میں یہی حکمت ہے۔اسی سے پیراور مشائخ کے فعل کا استدلال ہوسکتا ہے کہ وہ مریدوں کی تربیت کیلئے بعض او قات کسی جائز کام سے بھی روک دیتے ہیں کیونکہ وہ جائز کام کسی برائی تک پہنچنے کا ذریعہ بن سکتا

-4

﴿ فَتَكُوْنَا مِنَ الطَّلِمِيْنَ: ورنه تم زیادتی کرنے والوں سے ہوجاؤ گے۔ } نظلم "کا معنی ہے ' کسی شے کواس کی اپنی جگہ کے علاوہ کسی اور جگہ رکھنا" اور یہاں آیت میں ظلم خلاف اُولی کے معنی میں ہے۔

# انبياء كرام عَلَيْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام كُوظًا لَم كَهُ واللَّه كَاحَكُم:

یادرہے کہ انبیاء کرام عَکَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کوظالم کہناگتافی اور توہین ہے اور جو انبیاء کرام عَکَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کوظالم کے وہ کافرہے۔اللّٰہ تعالی مالک اور مولی ہے، وہ ایپ مقبول بندوں کے بارے میں جو چاہے فرمائے ، کسی دوسرے کی کیا مجال کہ وہ انبیاء کرام عَکَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام ہے متعلق کوئی خلافِ اوب کلمہ زبان پرلائے اور انبیاء کرام عَکَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام ہے متعلق کوئی خلافِ اوب کلمہ زبان پرلائے اور اللّٰہ تعالی کے اس طرح کے خطابات کو اپنی جرات و بیباکی کی دلیل بنائے۔اس بات کو یوں سمجھیں کہ بادشاہ کے ماں باپ بادشاہ کوڈانٹیں اور یہ دیکھ کرشاہی محل کا جمعدار بھی بادشاہ کو اُنٹیں اور یہ دیکھ کرشاہی محل کا جمعدار بھی بادشاہ کو اُنٹیں افاظ میں ڈانٹی گا تواس آخق کا کیا انجام ہوگا؟ ہمیں توانبیاء کرام عَکَیْهِمُ الصَّلَامُ وَالسَّلَام اور مُحبوبانِ خداکی تعظیم و توقیراور ادب واطاعت کا حکم دیا گیا ہے اور ہم پر یہی لازم ہے۔

#### انبياءعَلَيْهمُ الصَّلُوةُ والسَّلَام كَى عصمت كابيان:

يد بھی یادر ہے کہ انبیاء کرام عَلَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ معصوم ہوتے ہیں اوران سے

کوئی گناہ سرزد نہیں ہوتا،ان کے معصوم ہونے پر بیسیوں دلائل ہیں۔ یہاں پر صرف 3 دلائل درج کئے جاتے ہیں۔

(1)...انبیاءِکرام عَکیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ اللَّه تعالی کے چنے ہوئے اور مخلص بندے ہیں ، حسیاکہ الله تعالی نے حضرت ابراہیم، حضرت اسحاق اور حضرت لیعقوب عَکیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ کے بارے میں واضح طور پرارشاد فرمایا:

إِنَّا ٱخۡلَصۡنٰهُمۡ بِخَالِصَةِ ذِكۡرَى النَّارِ (ص: ٣٦)

ترجمهٔ کنزالعرفان: بیشک ہم نے انہیں ایک کھری بات سے چن لیا وہ اس (آخرت کے )گھر کی یادہے۔

اور حضرت بوسف عَلَيْهِ الصَّلْوةُ وَالسَّلَام كَ بارے میں ارشاد فرمایا:

"إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِيْنَ" (يوسف: ٢٣)

ترجمهُ کنزالعرفان: بیشک وہ ہمارے چنے ہوئے بندوں میں سے ہے۔

اور جواللہ تعالی کے مخلص بندے ہیں شیطان انہیں گمراہ نہیں کر سکتا، جبیبا کہ اس

کابیاعتراف خود قرآن مجید میں موجودہ:

"قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُوِيَتَّهُمُ ٱجْمَعِيْنَ (٨٢) إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُغَلَّصِيْنَ (٣٠) إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُغَلَّصِيْنَ (ص: ٨٣-٨٢)

ترجمهٔ كنزالعرفان:اس نے كہا: تيرى عزت كى قسم ضرور ميں ان سب كو گمراه

کر دول گا۔ مگر جوان میں تیرے چنے ہوئے بندے ہیں۔

اس سے معلوم ہواکہ انبیاء کرام عَلَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام پر شیطان کا داؤنہیں جاتا کہ وہ ان سے گناہ یا کفر کرادے۔

(2)... گناہ کرنے والا مذمت کئے جانے کے لائق ہے ، جبکہ انبیاء کرام عَلَیْهِمُ الصَّلوةُ وَالسَّلَامِ کے بارے میں الله تعالی نے مطلقاً ارشاد فرمادیا کہ

"وَإِنَّهُمْ عِنْكَنَالَبِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ" (ص: ٣٠)

ترجمهٔ کنزالعرفان: اور بیشک وہ ہمارے نزدیک بہترین چُنے ہوئے بندوں میں سے ہیں۔

(3)...انبیاءِکرام عَکیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام فرشتوں سے افضل ہیں اور جب فرشتوں سے گناہ صادر نہیں ہوتا توضروری ہے کہ انبیاءِ کرام عَکیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام سے بھی گناہ صادر نہ ہوکیونکہ اگر انبیاءِ کرام عَکیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام سے بھی گناہ صادر ہوتووہ فرشتوں سے افضل نہیں رہیں گے۔

فَتَكَقَّى ادَمُ مِنْ رَّبِهِ كَلِبْتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ -إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ (37)

ترجمہ: پھر آدم نے اپنے رب سے کچھ کلمات سیکھ لئے تواللہ نے اس کی توبہ قبول کی ۔ بیشک وہی بہت توبہ قبول کرنے والا بڑامہر بان ہے۔

حضرت آدم عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ نِي ابْنِى دِعامِيں بِهِ كلمات عُرضَ كَئَّ: رَبَّنَا ظَلَهُ مَنَّا اَنْفُسَنَا ﴿ وَ إِنْ لَهُ تَغْفِرُ لَنَا وَ تَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخُسِرِيْنَ

''اے ہمارے رب!ہم نے اپنی جانوں پر زیاد تی کی اور اگر تُونے ہماری مغفرت نه فرمائی اور ہم پررحم نه فرمایا توضر ورہم نقصان والوں میں سے ہوجائیں گے۔" اوراس کے ساتھ بیرروایت بھی ہے جو حضرت عمر فاروق رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے مروى ہے، نبئ اكرم مَلَّى اللَّهُ إِن أَر شاد فرما يا''جب حضرت آدم عَكَيْدِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ سے اجتہادی خطا ہوئی تو (عرصهٔ دراز تک حیران و پریشان رہنے کے بعد)انہوں نے بار گاہ الٰہی میں عرض کی: اے میرے رب! عَزَّوَ جَلَّ ، مجھے محمد مَثَّلَ عُلَیْرًا کے صدقے میں معاف فرمادے۔ اللہ تعالی نے فرمایا: اے آدم! تم نے محمد (صَّالَا يُنِيَّمُ) کو کیسے پہچانا حالانكه ابھى توميں نے اسے پيدا بھى نہيں كيا؟ حضرت آدم عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ نَ عرض کی: اے اللہ عَزَّوَ جَلَّ! جب تونے مجھے پیداکر کے میرے اندر روح ڈالی اور میں نے اینے سرکو اٹھایا تو میں نے عرش کے پایوں پر ' ' لا اِللهَ اِلَّا اللهُ مُحَمَّدٌ لَّ سُوْلُ الله "كها دكيما، توميں نے جان لياكہ تونے اپنے نام كے ساتھ اس كا نام ملايا ہے جو بجھے تمام مخلوق میں سب سے زیادہ محبوب ہے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اے آدم! تونے سے کہا، بینک وہ تمام مخلوق میں میری بارگاہ میں سب سے زیادہ محبوب ہے۔تم اس کے وسیلے سے مجھ سے دعاکرو میں تمہیں معاف کر دوں گااور اگر محمد (صَّلَّا عَلَیْهِم ) نہ ہوتے تو میں تمہیں پیدا نہ کر تا۔ (متدرک، ومن کتاب آیات رسول الله صلی الله علیه وسلم التی فی دلائل النبوق، استغفاراَدم علیه السلام بحق محمه صلی الله علیه وسلم، ۲۲۸۱، الحدیث: ۲۸۲۸، مجم الاوسط، من اسمه محمه، ۵/ النبوق، استغفاراَدم علیه السلام بحق محمه صلی الله علیه وقت توک، باب ماجاء فی تحدیث رسول الله صلی الله علیه وسلم ۔۔۔ الخ، ۲۸۹/۱ دلائل النبوق بیتی، جماع ابواب غزوة تبوک، باب ماجاء فی تحدیث رسول الله صلی الله علیه وسلم ۔۔۔ الخ، ۲۸۹/۱

# بار گاہ البی کے مقبول بندوں کے وسلے سے دعاماً نگناجائز ہے:

اس روایت سے یہ بھی ثابت ہے کہ مقبولان بارگاہ کے وسیلہ سے، بحق فلال اور بھان فلال کے الفاظ سے دعا مانگنا جائز اور حضرت آدم عَکیْدِ الصَّلوةُ وَالسَّلَام کی سنت ہے۔ یہ یاد رہے کہ اللہ تعالی پر کسی کاحق واجب نہیں ہو تالیکن وہ اپنے مقبولوں کو اپنے فضل وکرم سے حق دیتا ہے اور اسی فضل وکرم والے حق کے وسیلہ سے دعا کی جاتی ہے۔ اس طرح کاحق صحیح احادیث سے ثابت ہے جیسے بخاری میں ہے '' مَنُ الْمَنَ بِالله وَبِرَسُولِه وَاقَامَ الصَّلُوةَ وَصَامَ دَمَضَانَ کَانَ حَقَّاعَلَی الله اَنْ یُّلُ خِلَهُ الْحَبَّةَ ''جو الله اور اس کے رسول پر ایمان رکھے اور نماز قائم کرے اور رمضان کے روزے رکھے تو اللہ عَرَّو جَلَّ پر حق ہے کہ اسے جنت میں داخل کرے۔ (بخاری ، تتاب الجادوالسیر، باب درجات الجاهدین فی بیل اللہ۔۔۔الخ، ۲۵۰/۲۵۰، الحدیث: ۲۵۰۲)

# وَ إِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنُكُمْ وَ أَغْرَقْنَا اللَّ فِرْعَوْنَ وَ

# آنُتُمُ تَنْظُرُونَ(50)

ترجمہ: اور (یاد کرو) جب ہم نے تمہارے لئے دریا کو پھاڑ دیا توہم نے تمہیں بھالیا اور فرعونیوں کو تمہاری آنکھوں کے سامنے غرق کردیا۔

انبياء كرام عَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام يربون والے انعام كى يادگار قائم كرناست ہے:

البتہ صرف دس محرم کا روزہ نہ رکھا جائے بلکہ اس کے ساتھ آگے یا پیچھے ایک روزہ ملایا جائے جیساکہ حضرت عبداللہ بن عباس رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ ماسے مروی ہے رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ مِنْ الرشاد فرما یا: عاشوراء کے دن کاروزہ رکھواور اس میں یہود بول کی مخالفت کرو، عاشوراء کے دن سے پہلے یا بعد میں ایک دن کاروزہ رکھو۔ (مندامام احمر، ۱/ ۸۱۵، الحدیث: ۲۱۵۴)

اس سے معلوم ہواکہ انبیاء کرام عَلَیْهِهُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام پر جوانعامِ الٰہی ہواس کی یاد گار قائم کرنااور شکر بجالاناسنت ہے اگر چیہ کفار بھی اس یاد گار کو قائم کرتے ہوں۔ وَلَقَالُ اتَّيْنَا مُوْسَى الْكِتْبَ وَقَفَّيْنَا مِن ١٤ بَعْلِ ﴿ بِالرُّسُلِ -وَاتَيْنَاعِيْسَى ابْنَمَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَآيَّكُنْ فُبِرُوْحِ الْقُكْسِ -أَفَكُلَّهَا جَآءَكُمْ رَسُولُ أَيِمَا لَا تَهُوَّى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكُبَرُتُمُ أَ-فَفَرِيُقًا كَنَّابُتُمُ فَ-وَفَرِيُقًا تَقْتُلُونَ (87) ترجمہ:اور بے شک ہم نے موسٰی کو کتاب عطاکی اور اس کے بعدیے دریے ر سول بھیجے اور ہم نے عیسی بن مریم کو کھلی نشانیاں عطافرمائیں اور پاک روح کے ذریعے ان کی مد د کی تو (اے بنی اسرائیل!) کیا (تمہارا یہ معمول نہیں ہے؟كه)جب بھی تمهارے پاس كوئى رسول ایسے احكام لے كرتشريف لايا جنہیں تمہارے دل پسندنہیں کرتے تھے توتم تکبر کرتے تھے پھران (انبیاء میں سے)ایک گروہ کوتم جھٹلاتے تھے اور ایک گروہ کوشہید کر دیتے تھے۔ غير خدا كامد دكرناشرك نهين: اس تفسیر سے بیربھی معلوم ہواکہ غیر خداکی مد دنثرک نہیں ،اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسلی عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی مدد حضرت جبرئیل عَلَیْهِ السَّلَام کے ذریعہ فرمائی اور جب حضرت جبرئيل عَكَيْهِ السَّلَام مد د كرسكته بين توحضور پر نور صَّاطَيْتِمْ بهي الله تعالى كي عطا کی ہوئی طاقت و قدرت سے یقینا مد د فرما سکتے ہیں ، حضور اقدس صَلَّاتَیْمِ کا اپنی ظاہری حیات مبارکہ میں مدد فرمانے کا توکثیر احادیث میں ذکرہے،البتہ ہم یہاں 2 ایسے واقعات ذکر کرتے ہیں جن سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ سر کار دو عالم صَالَقَائِمْ نے اینے وصال ظاہری کے بعد اپنی بارگاہ میں حاضر ہوکر فریاد کرنے والوں کی مد د فرمائی۔ (1)...مشهور محدثین امام ابو بکربن مقری، ابوالقاسم سلیمان بن احمه طبر انی اور امام ابوشیخ رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فَم نِه مزار پر انوار پر حاضر ہو کر بھوک کی فریاد کی تور سول كريم مَلَّى اللَّيْمَ فِي اللَّهِ عَلَوى كے ذریعے انہیں کھانا بھجوایا اور اس علوی نے کہا: آپ لوگوں نے بار گاہ رسالت میں فریاد کی تھی تو مجھے خواب میں حضور اقدس صَالَّا لَیْمِ مِی زیارت ہوئی اور حضور پر نور مَنَا اللّٰہُ عِلِّم نے مجھے حکم فرمایا کہ میں آپ لوگوں تک کھانا پہنچا دول \_ (وفاءالوفاء،الباب الثامن في زيارة النبي صلى الله عليه وسلم،الفصل الثالث،١٣٨٠/٢، ١٣٨١،الجزءالرابع) (2)...ابوقاسم ثابت بن احمد بغدادى رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فرمات بين عين في تاجدار رسالت مَنَّالِيَّا لِمُ كَيْرِ كَيْ شَهِر اقدس مدينه منوره ميں ايک شخص كو د مکيها كه اس نے سر کار دو عالم صَلَّالِیْائِمْ کے روضہ انور کے قریب صبح کی اذان دی اور جب اس نے

'' اُلصَّلُوۃُ خَیْرٌ مِّنَ النَّوْمُ' 'کہا توبیہ سن کر مسجد نبوی کے خاد موں میں سے ایک خادم آیا اور اِس نے اُسے تھیڑ مار دیا۔ وہ تخص رونے لگا اور اس نے فریاد کی: یار سول اللہ اِصَّلَیٰ اَلْیُرِ اُنْ اَبِ کی موجود گی میں اس شخص نے میرے ساتھ ایسا کیا ہے۔ (اس کی فریاد جیسے ہی ختم ہوئی ) تواس خادم پر فالج گرا اور لوگ اسے اٹھا کر اس کے گھر لے گئے، تین دن بعدوہ خادم مرگیا۔ (ابن عساکر، حرف الثاء، ذکر من اسمہ ثابت، ۱۱/۱۰۷)

یادرہے کہ علامہ نور الدین علی بن احمد سمہودی دَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ نَے اپنی مشہور کتاب ' وَفَاء الْوَفَاء بِاَحْبَادِ دَادِ الْمُصْطَغَی '' کے چوتے حصے میں صحابہ کرام دُضِی الله تَعَالَى عَنْهُ م اور اولیاءعظام دَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ مَ کے ایسے کئی واقعات بیان فرمائے ہیں جن میں یہ ذکرہے کہ انہوں نے سید المُر سَلین مَثَّ اللهِ یَعْمَ کے روضہ انور پر حاضر ہوکرا بنی حاجت بیان کی اور رسول کریم مَثَّ الله یَقِیمُ نے ان کی مد دکرتے ہوئے ان کی حاجت بوری فرما دی اور امام محمد بن موسی بن نعمان دَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ نے تواس موضوع پر ' مِصْبَاحُ الطَّلَامُ فِي الْمُسْتَغِيْثِينَ بِخَيْدِ الْاَنَامُ '' کے نام سے با قاعدہ ایک کتاب بھی کمی ہے۔

وَاتَّبَعُوا مَا تَتُلُوا الشَّلْطِيْنُ عَلَى مُلُكِ سُلَيْلِيَ - وَمَا كَفَرَ سُلَيْلِي فَوُا مَا تَتُلُوا الشَّلْطِيْنَ كَفَرُوا يُعَلِّبُونَ النَّاسَ سُلَيْلِيُ وَ لُ-كِنَّ الشَّلْطِيْنَ كَفَرُوا يُعَلِّبُونَ النَّاسَ السَّحُرَةُ - وَ مَا الْوَلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَ السِّحُرَةُ - وَ مَا الْوَلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَ

مَارُوُتَ - وَمَا يُعَلِّلْنِ مِنَ اَحَدِ حَتَّى يَقُولُا اِثَمَا نَحُنُ فِتُنَةٌ فَكَ تَكُفُرُ - فَيَتَعَلَّلُوْنَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَ تَكُفُرُ - فَيَتَعَلَّلُوْنَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ مِنْ اَحَدٍ اللَّهِ بِلَا بِإِذْنِ اللهِ - وَ مَا هُمُ بِضَارِّيْنَ بِهِ مِنْ اَحَدٍ اللَّا بِإِذْنِ اللهِ - وَ مَا هُمُ بِضَارِّيْنَ بِهِ مِنْ اَحَدٍ اللَّا بِإِذْنِ اللهِ - وَ مَا هُمُ بِضَارِّيْنَ بِهِ مِنْ اَحْدٍ اللهِ اللهِ - وَ مَا هُمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ مِنْ خَلَاقٍ - وَ لَقَلُ عَلِمُوا لَمَنِ اللهُ فِي اللهِ عِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ - وَ لَقِلْ عَلِمُوا لَمَن اللهُ فَي اللهِ عِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ - وَ لَيِئُسَ مَا شَرَوا بِهُ اللهُ فَي اللهِ عِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ - وَ لَيِئُسَ مَا شَرَوا بِهُ اللهِ عَلَيْوَنَ (102)

ترجمہ: اور یہ سلیمان کے عہدِ حکومت میں اس جادو کے پیچے پڑگئے جو شاطین پڑھاکرتے تھے اور سلیمان نے کفرنہ کیابلکہ شیطان کافر ہوئے جو لوگوں کوجادو سکھاتے تھے اور (یہ تواس جادو کے پیچے بھی پڑگئے تھے) جو بابل شہر میں دو فرشتوں ہاروت و ماروت پراتارا گیاتھا اور وہ دونوں کسی کو پچھ نہم میں دو فرشتوں ہاروت و ماروت پراتارا گیاتھا اور وہ دونوں کسی کو پچھ نہم تو صرف (لوگوں کا) امتحان ہیں نہ سکھاتے جب تک یہ نہ کہہ لیتے کہ ہم تو صرف (لوگوں کا) امتحان ہیں تو اور اے لوگو ای اینا ایمان ضائع نہ کرو۔ وہ لوگ ان فرشتوں سے ایسا جادو سکھتے جس کے ذریعے مرداور اس کی بیوی میں جدائی ڈال دیں حالانکہ وہ اس کے ذریعے مرداور اس کی بیوی میں جدائی ڈال دیں حالانکہ وہ اس کے ذریعے تھے اور انہیں نفع نہ دے اور انہیں نفع نہ دے اور یقینا یہ انہیں معلوم ہے کہ جس نے یہ سودالیا ہے آخرت میں اس کا پچھ حصہ نہیں انہیں معلوم ہے کہ جس نے یہ سودالیا ہے آخرت میں اس کا پچھ حصہ نہیں انہیں معلوم ہے کہ جس نے یہ سودالیا ہے آخرت میں اس کا پچھ حصہ نہیں انہیں معلوم ہے کہ جس نے یہ سودالیا ہے آخرت میں اس کا پچھ حصہ نہیں انہیں معلوم ہے کہ جس نے یہ سودالیا ہے آخرت میں اس کا پچھ حصہ نہیں

اور انہوں نے اپنی جانوں کا کتنا براسوداکیا ہے ، کیا ہی اچھا ہو تااگریہ جانتے۔ ہاروت ، ماروت کون ہیں

ہاروت، ماروت دو فرشتے ہیں جنہیں بنی اسرائیل کی آزمائش کیلئے اللہ تعالیٰ نے بھیجاتھا۔ان کے بارے میں غلط قصے بہت مشہور ہیں اور وہ سب باطل ہیں۔
(خازن،البقرة، تحت الآبة:۲۰۱/۱۵۷)

اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان عَدَیْهِ رَحْبَهُ الرَّحْلِن نے ہاروت اور ماروت کے بارے میں جو کلام فرمایا اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ ''ہاروت اور ماروت کا واقعہ جس طرح عوام میں مشہور ہے آئمہ کرام اس کا شدید اور سخت انکار کرتے ہیں ،اس کی تفصیل شفاء شریف اور اس کی شروحات میں موجود ہے، یہاں تک کہ امام اجل قاضی عیاض رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ نِهِ فَرِما مِإِ: " ہاروت اور ماروت کے بارے میں یہ خبریں یہود بول کی کتابوں اور ان کی گھڑی ہوئی باتوں میں سے ہیں۔ اور راجح یہی ہے کہ ہاروت اور ماروت دو فرشتے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے مخلوق کی آزمائش کے لئے مقرر فرمایا کہ جو جادوسكمناچاہےاسے نصيحت كريں كە ' إِنْهَا نَحُنُ فِيتُنَةٌ فَلَاتَكُفُنُ ' ' ہم توآز مائش ہى کے لئے مقرر ہوئے ہیں توکفرنہ کر۔اور جوان کی بات نہ مانے وہ اپنے پاؤں یہ چل کے خودجہنم میں جائے، یہ فرشتے اگراسے جادو سکھاتے ہیں تووہ فرمانبر داری کررہے ہیں نہ کہ نافرمانی کر رہے ہیں۔(الشفاء، فصل فی القول فی عصمۃ الملائکة، ص۵۵-۱۷۱،الجزءالثانی،

فتاوى رضويه، كتاب الشق، ٣٩٧/٢٦)

#### فرشتول كى عصمت كابيان:

فرشتوں کے بارے میں عقیدہ بیہ ہے کہ بیہ گناہوں سے معصوم ہوتے ہیں۔اللّٰد تعالیٰ ارشاد فرما تاہے:

﴿ لَا يَعُصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ تَحْرِيمِ: ٢)

ترجمهٔ کنزالعرفان:وہ (فرشتے)اللہ کے حکم کی نافرمانی نہیں کرتے اور وہی کرتے ہیں جوانہیں حکم دیاجا تاہے۔

اورار شاد فرمایا:

﴿ وَ هُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ (٢٩) يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِّنَ فَوْقِهِمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ١٩٥٠) (نحل: ٥٠-٢٩)

ترجمهٔ کنزالعرفان: اور فرشتے غرور نہیں کرتے۔ وہ اپنے اوپر اپنے رب کا خوف کرتے ہیں اور وہی کرتے ہیں جوانہیں حکم دیاجا تاہے۔

امام فخرالدین رازی دَحْمَدُاللهِ تَعَالیْ عَلَیْهِ فرماتے ہیں "اس آیت سے ثابت ہواکہ فرشتے تمام گناہوں سے معصوم ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کا یہ فرمانا کہ وہ غرور نہیں کرتے اس بات کی دلیل ہے کہ فرشتے اپنے پیدا کرنے والے اور بنانے والے کے اطاعت گزار ہیں اور وہ کسی بات اور کسی کام میں بھی اللہ تعالیٰ کی مخالفت نہیں کرتے۔

(تفسير كبير،النحل، تحت الآية: ۲۱۸/۲۱۷ (۲۱۸ ۲۱۸)

# يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَعِيْنُوا بِالصَّبْرِ وَ الصَّلُوقِ -إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّبْرِيْنَ (153)

ترجمہ: اے ایمان والو! صبر اور نمازے مدد مانگو، بیشک اللہ صابروں کے ساتھ ہے۔ ساتھ ہے۔

# غیر خداسے مدد طلب کرناشرک نہیں:

اس آیت سے یہ بھی معلوم ہواکہ غیر خداسے مدد طلب کرنا شرک نہیں ہے ۔اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان رُخہۃ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں: "خدار اانصاف! اگر آیہ کریمہ" آیاک نُستَعِیْنُ " میں مطلق استعانت کا ذات ِ اللّی جَلَّ وَعَلا میں حصر مقصود ہو توکیا صرف انبیاء عَلَیْهِمُ الصَّلوةُ وَالسَّلام ہی سے استعانت شرک ہوگی، کیا یہی غیر خدا ہیں ، اور سب اشخاص واشیاء وہا ہیہ کے نزدیک خدا ہیں یا آیت میں خاص انہیں کا نام لے دیا ہے کہ ان سے شرک اوروں سے روا ہے۔ نہیں نہیں ، جب مطلقاً ذات آحدِیَّت سے خصیص اور غیرسے شرک مانے کی گھری توکیسی ہی استعانت مطلقاً ذات آحدِیَّت سے خصیص اور غیرسے شرک مانے کی گھری توکیسی ہی استعانت مطلقاً ذات آحدِیَّت ہول یا صفات ، افعال ہول یا حالات ، غیر خدا ہونے میں سب ہول یا اموات ، ذوات ہول یا صفات ، افعال ہول یا حالات ، غیر خدا ہونے میں سب داخل ہیں ، اب کیا جواب ہے آئی کریمہ کا کہ رب جَلَّ وَعَلا فرما تا ہے:

#### وَاسْتَعِيْنُوابِالصَّبْرِوَالصَّلُوةِ وَالبقرة: ٣٥) »

استعانت كروصبرونمازيي\_

کیا صبر خدا ہے جس سے استعانت کا حکم ہوا ہے؟ کیا نماز خدا ہے جس سے استعانت کوار شاد کیا ہے۔ دوسری آیت میں فرما تاہے:

### "وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوٰى" (مائى ١٠:١)

آپس میں ایک دوسرے کی مد د کرو بھلائی اور پر ہیز گاری پر۔

کیوں صاحب! اگر غیر خدا سے مد دلینی مطلقاً محال ہے تواس تھم الہی کا حاصل کیا۔
اور اگر ممکن ہو توجس سے مد د مل سکتی ہے اس سے مد د ما نگنے میں کیا زہر گھل گیا۔
حدیثوں کی تو گنتی ہی نہیں بکثرت احادیث میں صاف صاف تھم ہے کہ (۱) مینے کی عبادت سے استعانت کرو۔ (۳) کچھ رات میادت سے استعانت کرو۔ (۳) کچھ رات رہے کی عبادت سے استعانت کرو۔ (۵) سحری کے کھانے سے استعانت کرو۔ (۵) سحری کے کھانے سے استعانت کرو۔ (۲) دو پہر کے سونے سے استعانت و صدقہ سے استعانت کرو۔ (۲) حاجت روائیوں میں حاجتیں چھپانے سے استعانت کرو۔ (۱ کے استعانت کرو۔ (۲ کے ا

(فتاوی رضویه،۲/۲۱ س-۳۰۵)

مزید تفصیل کے لئے فتاوی رضوبیہ کی 21ویں جلد میں موجود رسالہ ''بَرَکاتُ الْاِمْدَادُلِاَهُٰلِ الْاِسْتِنْهُ دَادُ ''کامطالعہ فرمائیں۔

#### سورة اليعِمْرَان

ترجمہ: اور تم سب مل کراللہ کی رسی کو مضبوطی کے ساتھ تھام لو اور آپس میں تفرقہ مت ڈالو اور اللہ کا احسان اپنے اوپریاد کروجب تم ایک دوسرے کے دشمن سے تواس نے تمہارے دلول میں ملاپ پیدا کر دیا پس اس کے فضل سے تم آپس میں بھائی بھائی بن گئے اور تم توآگ کے گڑھے کے کنارے پر شے تواس نے تمہیں اس سے بچالیا۔ اللہ تم سے یول ہی اپنی آیتیں بیان فرما تا ہے تاکہ تم ہدایت پاجاؤ۔

اس آیت میں اُن افعال وحرکات کی مُمانَعت کی گئی ہے جومسلمانوں کے در میان تفریق کا سبب ہوں ، چپنانچہ ارشاد فرمایا کہ ''تم سب مل کر اللہ عَدَّوَ جَلَّ کی رسی کو مضبوطی سے تھام لو اور آپس میں فرقوں میں تقسیم نہ ہو جاؤ جیسے یہود و نصاریٰ نے فرقے

بناكتے۔

#### صلح کلیت کارد:

یا در ہے کہ اصل راستہ اور طریقہ مذہب اہل سنت ہے ،اس کے سواکوئی راہ اختیار کرنا دین میں تفریق کرنا ہے اور یہ ممنوع ہے۔ بعض لوگ یہ آیت لے کر اہلسنّت سمیت سب کوغلط قرار دیتے ہیں۔ بیرسراسرغلط ہے کیونکہ حکم بیہ ہے کہ جس طریقے پر مسلمان حلتے آرہے ہیں ، جو صحابہ رَخِيَ الله تَعَالىٰ عَنْهُم سے جارى ہے اور سنت سے ثابت ہے اس سے نہ ہٹو۔ اہل سنت و جماعت توسنت رسول اور جماعت صحابہ کے طریقے پر چلتے آرہے ہیں توسمھایا توان لوگوں کو جائے گا جواس سے بٹے نہ کہ اصل طریقے پر چلنے والوں کو کہا جائے کہ تم اپناطریقہ چھوڑ دو۔ یہ توایسے ہی ہے جیسے ایک خاندان اتفاق واتحاد کے ساتھ صحیح اصولوں پر زندگی گزار رہا ہو،ان میں سے ایک فرد غلط راہ اختیار کرکے انتشار پیدا کرے تواُس جدا ہونے والے کوسمجھایا جائے گا نہ کہ خاندان والوں کو بھی اتحاد ختم کرکے غلط راہ چلنے کا کہنا شروع کر دیا جائے۔ بعَیْنہ یہی صورتِ حال اہلسنّت اور دوسرے فرقوں کی ہے۔اصل حقیقت کو سمجھے بغیر صلح کلیّت کی رٹ لگانااور سب کوایک ہی لاٹھی سے ہانگناسراسر جہالت ہے۔

و حَبْلِ اللهِ ، كَلْ تَفْسِر:

'' حَبْلِ اللهِ''كي تفسير مين مفسرين كے چندا قوال ہيں: بعض كہتے ہيں كه اس

سے قرآن مراد ہے۔ چیانچ مسلم شریف میں ہے کہ قرآنِ پاک کُٹُل اللہ ہے جس نے اس کی پیروی کی وہ ہدایت پر ہے اور جس نے اُسے چھوڑاوہ گراہی پر ہے۔ (مسلم، کتاب فضائل الصحابة رضی اللہ عند، ص ۱۳۱۳، الحدیث: فضائل الصحابة رضی اللہ عند، ص ۱۳۱۳، الحدیث: (۲۲۰۸))

حضرت عبدالله بن مسعود رَخِيَ الله تَعَالى عَنْهُ نَهِ فرما ياكه حَبْمُ الله سے جماعت مراد ہے (جم الکبیر،۲۱۲/۹،الحدیث:۹۰۳۳)

اور فرمایاکه تم جماعت کولازم کرلو که وه تحبگ الله ہے جس کومضبوط تھامنے کاحکم دیا گیا۔ (مجم الکبیر،۱۹۹/۹، الحدیث:۸۹۷۳)

#### جماعت سے کیامرادہ؟

یہ یادرہے کہ جماعت سے مراد مسلمانوں کی اکثریت ہے، یہ نہیں کہ تین آدمی مل
کر"جماعت المسلمین"نام رکھ لیس اور بولیں کہ قرآن نے ہماری ٹولی میں داخل ہونے کا
کہا ہے، اگر ایساہی حکم ہے تو پھر کل کوئی اپنانام "رسول" رکھ کر بولے گا کہ قرآن نے
جہال بھی رسول کی اطاعت کا حکم دیا اس سے مراد میری ذات ہے لہذا میری اطاعت
کرو۔اَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنْ جَهْلِ الْجَاهِلِينْ میں جاہلوں کی جہالت سے اللّٰہ تعالیٰ کی پناہ مانگتا
ہوں۔

﴿ وَ اذْكُنُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ: اور الله كااحسان اليِّناويريادكرو- إسآيت

میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو یاد کروجن میں سے ایک نعمت پیربھی ہے کہ اے مسلمانو! یاد کروکہ جب تم آپس میں ایک دوسرے کے دشمن تھے اور تمہارے در میان طویل عرصے کی جنگیں جاری تھیں حتّی کہ اوس اور خَزُرَج میں ایک لڑائی ایک سوبیں سال جاری رہی اور اس کے سبب رات دن قتل وغارت کی گرم بازاری رہتی تھی کیکن اسلام کی بدولت عداوت و شمنی دور ہو کر آپس میں دینی محبت پیدا ہوئی اور نبی کریم صَمَّا لَيْرِينِّ کے ذریعے اللّٰہ تعالیٰ نے تمہاری ڈشمنیاں مٹادیں اور جنگ کی آگ ٹھنڈی کر دی اور جنگجو قبیلوں میں الفت و محبت کے جذبات پیدا کر دیئے، تاجدار رسالت صَالَّةَ لِيُمْ نے انہیں ایک دوسرے کا بھائی بھائی بنا دیا ورنہ بیالوگ اپنے کفر کی وجہ سے جہنم کے گڑھے کے کنارے پر پہنچے ہوئے تھے اور اگر اسی حال پر مرجاتے تو دوزخ میں پہنچتے کیکن اللہ تعالیٰ نے انہیں حضور اکرم صَلَّاللَّہُمِّ کے صدقے دولت ایمان عطاکرکے اس تباہی سے بحالیا۔

### جہنم سے بچنے کاسب سے بڑاوسلہ:

اس سے معلوم ہوا کہ سر کارِ دو عالم مَنْ اللّٰهِ عَلَى ہمارے لئے دوزخ سے بچنے کا سب سے بڑا وسلیہ ہیں، چنانچہ حضرت جابر دَخِی الله تَعَالٰی عَنْهُ فرماتے ہیں کہ پچھ فرشتے حضورِ اقدس مَنْ اللّٰهِ عَلَمْ اللّٰهِ عَنْهُ مَن اس وقت حاضر ہوئے جب آپ مَنْ اللّٰهُ عِلَمْ سورہے منصدِ ان میں سے ایک نے کہا: ان کی آنکھ

سوتی اور دل حاکتار ہتاہے۔فرشتوں نے کہا: آپ کے ان صاحب کی مثال ہے لہذاوہ مثال بیان کرو۔ ایک نے کہا: وہ توسوئے ہوئے ہیں۔ دوسرے نے کہا: ان کی آنکھ سوتی اور دل بیدار رہتا ہے۔انہوں نے کہاکہ ان کی مثال اس آدمی جیسی ہے جس نے گھر بنایا،اس میں دستر خوان بچھا یااور بلانے والے کو بھیجا توجس نے اس کی دعوت قبول کرلی وہ گھر میں داخل ہوااور دستر خوان سے کھانا کھایااور جس نے دعوت قبول نہ کی وہ نہ گھر میں داخل ہوااور نہ دستر خوان سے کھانا کھاسکا۔ فرشتوں میں سے ایک نے کہا: اس کامطلب بیان کیجئے تاکہ بات سمجھ میں آجائے۔ان میں سے ایک نے کہا: یہ توسو رہے ہیں۔ دوسرے نے کہا: ان کی آنکھ سوتی اور دل بیدار رہتاہے۔ فرشتوں نے کہا: گھرسے مراد جنت ہے اور بلانے والے سے مراد حضرت محمد مصطفٰی صَاْلَتْائِمٌ ہیں توجس نے محد مصطفٰی مَنْاللَّهُ بَمِّ کی اطاعت کی اس نے اللّٰہ تعالیٰ کی اطاعت کی اور جس نے ان کی نافرمانی کی اس نے اللہ تعالی کی نافرمانی کی ۔محمد مصطفٰی صَلَّاتِیْمُ البجھے اور برے لوگوں میں فرق کرنے والے ہیں۔(بخاری، کتاب الاعتصام بالکتاب والنۃ، باب الاقتداء بسنن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ۴۹۹/۴ الحديث: ۲۸۱)

حضرت ابوہریرہ رَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، نبی کریم مَثَّلَّ اللَّهُ مِنْ اللهُ عَنْهُ سے روایت ہے، نبی کریم مَثَّلَ اللَّهُ فَ ارشاد فرمایا"میری مثال اس شخص کی طرح ہے جس نے آگ جلائی اور جب اس آگ نے اردگرد کی جگہ کوروشن کر دیا تواس میں بینگے اور حشرائ الارض گرنے لگے، وہ شخص ان

کوآگ میں گرنے سے روکتا ہے اور وہ اس پر غالب آکر آگ میں دھڑا دھڑ گررہے ہیں،
پس بیہ میری مثال اور تمہاری مثال ہے ، میں تمہاری کمر پکڑ کر تمہیں جہنم میں جانے
سے روک رہا ہوں اور کہدرہا ہوں کہ جہنم کے پاس سے چلے آؤاور تم لوگ میری بات
نہ مان کر (پینگوں کے آگ میں گرنے کی طرح) جہنم میں گرے چلے جارہے ہو۔ (سلم،
کتاب الفضائل، باب شفقة صلی اللہ علیہ وسلم علی امتہ۔۔۔ الخ، ص۱۲۵۲، الحدیث: ۱۸ (۲۲۸۲))

#### سب سے اعلی نعمت:

اور بیہ بھی معلوم ہواکہ حضور اقدس مَلَّا اللّٰهُ عَلَیْ اللّہِ عَنْ وَجَلَّ کی سب سے اعلیٰ نعمت ہیں۔ آیت کے شروع میں فرمایا کہ اللّٰه عَنْ جَلَّ کی نعمت کویاد کرو، اس سے معلوم ہوا کہ اللّٰه عَنْ وَجَلَّ کی نعمت کویاد دلانا بہت عمدہ عبادت ہوا کہ اللّٰه عَنْ وَجَلَّ کی نعمتوں کو یاد کرنا اور ایک دوسرے کو یاد دلانا بہت عمدہ عبادت ہے۔ لہذا حضور اقدس مَلَّ اللّٰهُ یَاد کیلئے جو محفل منعقد کی جائے خواہ وہ میلاد شریف کی ہویا معراج کی یاکوئی اور وہ سب بہت عمدہ ہیں اور حکم اللّٰی پرعمل ہی کی صور تیں ہیں۔ مَا کَانَ اللّٰهُ لِیکُوئی اللّٰهُ لِیکُوئی آئی مُم عَلَیْهِ حَتَّیٰ یَمِیلُو مَا کَانَ اللّٰهُ لِیکُولِ اللّٰهُ لِیکُولِ اللّٰهُ لِیکُولِ اللّٰهُ لِیکُولِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ کَیْ اللّٰهُ کَیْ اللّٰهُ اللّٰهُ لِیکُولِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ کَیْ اللّٰهُ کَیْ بِی شَانَ نَہیں کہ مسلمانوں کو اس حال پر چھوڑے جس ترجمہ: اللّٰد کی بیہ شان نہیں کہ مسلمانوں کو اس حال پر چھوڑے جس ترجمہ: اللّٰد کی بیہ شان نہیں کہ مسلمانوں کو اس حال پر چھوڑے جس

پر (ابھی)تم ہوجب تک وہ ناپاک کو پاک سے جدانہ کردے اور (اے عام لوگو!)اللّٰہ تمہیں غیب پرمطلع نہیں کر تاالبتہ اللّٰہ اسپنے رسولوں کو مُنتخب فرمالیتا ہے جنہیں پسند فرما تاہے توتم اللّٰہ اور اس کے رسولوں پر ایمان لاؤاور اگر تم ایمان لاؤاور متقی بنو تو تمہارے لئے بہت بڑا اجرہے۔

اس آیت کاخلاصہ بیہ ہے کہ اے صحابہ! رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُم، بیرحال نہیں رہے گاکہ منافق و مومن ملے جلے رہیں بلکہ عنقریبِ الله عَزَّوَ جَلَّ اپنے رسول صَلَّاللَّهُ عَلِّم کے ذریعے مسلمانوں اور منافقوں کو جدا جدا کر دے گا۔اس آیتِ مبار کہ کاشان نزول کچھ اس طرح ہے کہ تاجدار رسالت صَلَّالَيْظٌ نے فرمایا کہ''میری امت کی پیدائش سے پہلے جب میری امت مٹی کی شکل میں تھی اس وقت وہ میرے سامنے اپنی صور توں میں پیش کی گئی جبیباکہ حضرت آدم عَلَیْہِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام پر پیش کی گئی اور مجھے علم دیا گیا کہ کون مجھ پر ایمان لائے گا اور کون کفر کرے گا۔ بیہ خبر جب منافقین کو بہنچی تو انہوں نے اِستِبہزاءکے طور پر کہاکہ محمد مصطفٰی صلَّاللّٰہُ عِلّٰم کا گمان ہے کہ وہ بیرجانتے ہیں کہ جولوگ ابھی پیدابھی نہیں ہوئے ان میں سے کون ان پرایمان لائے گااور کون کفر کرے گا، جبکہ ہم ان کے ساتھ رہتے ہیں اور وہ ہمیں پیچانتے نہیں ۔اس پر حضور سید المرسلين صَلَّا لِيَّنِيَّ منبر پر کھڑے ہوئے اور اللّٰہ تعالیٰ کی حمدو ثنا کے بعد فرمایا''ان لو گوں ، کاکیا حال ہے جومیرے علم میں طعن (اعتراض)کرتے ہیں ، آج سے قیامت تک جو

(خازن،ال عمران، تحت الآية: ۱۷۹/۱،۱۷۹)

(بخارى، كتاب العلم، باب الغضب في الموعظة والتعليم \_\_\_ الخ، ١/١٥٠ الحديث: ٩٢) دوسرى روايت بول ہے: حضرت انس بن مالك دَخِيَ الله تَعَالى عَنْهُ فرماتے ہيں كه سورج ڈھلنے پر رسول اللہ صَلَّىٰ ﷺ باہر تشریف لائے اور نماز ظہر پڑھی، پھر منبر پر کھڑے ہوکر قیامت کا ذکر کیا اور بتایا کہ اس میں بڑے بڑے امور ہیں۔ پھر فرمایا''جو کسی چیز کے بارے میں مجھ سے پوچھنا چاہتا ہو تو پوچھ لے اور تم مجھ سے کسی چیز کے بارے میں نہیں نوچھو گے مگر میں تمہیں اسی جگہ بتا دوں گا، پس لوگ بہت زیادہ روئے اور آپ صَلَّالِيْ عِيْمَ بار بار فرماتے رہے کہ مجھ سے بوچھ لو۔ حضرت عبداللہ بن حذافہ مہی رَضِیَ الله تَعَالٰی عَنْهُ كھڑے ہوكر عرض گزار ہوئے: ميراباب كون ہے؟ ار شاد فرمایا ' تنمهماراباب حذافہ ہے۔ پھر آپ مَلَّا لَیْنِمَّ بار بار فرماتے رہے کہ مجھ سے بوچھ لو۔ حضرت عمر فاروق رَضِيَ الله تَعَالىٰ عَنْهُ گھڻنوں کے بل ہوکر عرض گزار ہوئے:ہم الله تعالى كے رب ہونے ،اسلام كے دين ہونے اور محمد مصطفیٰ صَلَّاللَّيْرِ مَ عَنِي ہونے پرراضي ہیں۔حضور اقد س مَلَّاللَّهُمُّ خاموش ہو گئے، پھر فرمایا''ابھی مجھ پر جنت اور جہنم اس دیوار کے گوشے میں پیش کی گئیں، میں نے ایسی جھلی اور بری چیز نہیں دیکھی۔ ( بخارى، كتاب مواقيت الصلاة ، باب وقت الظهر عندالزوال ، ١/ • ٢ ، الحديث: ٥٣٠ )

ان آجادیث سے ثابت ہواکہ سر کارِ عالی و قار صَلَّیْ اللَّهِ اِللَّهِ مَا کُلِی تمام چیزوں کا علم عطا فرمایا گیا ہے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ حضور اکرم صَلَّا اللَّهِ مِلَّا سے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ حضور اکرم صَلَّا اللَّهِ مِلَّا سے اور یہ بھی

(1)... حضرت معاذبن جبل رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے، حضورِ اقد س مَثَّ اللَّيْرِ مِنْ اللهِ اللهِ عَنْهُ اللهِ تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے، حضورِ اقد س میرے کندھوں کے در میان رکھا، میرے سینے میں اس کی ٹھنڈک محسوس ہوئی، اسی وقت ہرچیز مجھ پرروشن ہوگئی اور میں نے سب کچھ پہچان لیا۔

(سنن ترمذى، كتاب التفسير، بإب ومن سورة ص، ١٦٠/٥، الحديث: ٣٢٣٦)

(2)...سنن ترمذي ميس بى حضرت عبدالله بن عباس دَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُمَا سے

مروی روایت میں ہے کہ''جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے سب میرے علم میں آگیا۔ (ترمذی، کتاب التفسیر، باب ومن سورة ص، ۱۵۸/۵، الحدیث: ۳۲۴۳)

(3)... حضرت عبداللہ بن عمر رَضِیَ الله تَعَالَی عَنْهُمَا سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت صَلَّا لَیْنَا مِنْ نَظِی الله عَنْهُمَا سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت صَلَّا لَیْنَا مِنْ نَظِی الله عَرْوَ جَلَّ نے دنیا اٹھالی ہے اور میں اسے اور جو کچھاس میں قیامت تک ہونے والا ہے سب کچھا یسے دیکھ رہا ہوں جاس جواللہ تعالی نے اپنے نبی کے ہوں جیسے اپنی ہم شیلی کو دیکھ رہا ہوں ،اس روشن کے سب جواللہ تعالی نے اپنے نبی کے لیے روشن فرمائی جیسے محمد (صَلَّا لَیْنَا مِنَّمِ) سے جہلے انبیاء عَدَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے لیے روشن کی تھی۔ (حلیۃ الاولیاء، حدید بن کریہ، ۲/۲)، الحدیث: ۲۹۷۹)

(4)... حضرت حذیفہ بن اُسید دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے ، حضور سید المرسلین مَثَّالِیْکِمِّ نے ارشاد فرمایا 'گزشتہ رات مجھ پر میری اُمِّت اس حجرے کے پاس میرے سامنے پیش کی گئی، بے شک میں ان کے ہرشخص کواس سے زیادہ پہچانتا ہوں حبیباتم میں کوئی اینے ساتھی کو پہچانتا ہے۔

(معجم الكبير، حذيفه بن اسيد\_\_\_الخ، ١٨١/٣، الحديث: ٣٠٥٣)

(5)...حضرت عمرفاروق دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ فرماتے ہیں: ایک مرتبہ رسولِ اکرم مَا اللّٰہُ مِلِّم ہم لوگوں میں کھڑے تھے تو آپ مَا اللّٰہُ مِلِّم نے ہمیں مخلوق کی پیدائش سے بتانا شروع کیاحتیٰ کہ جنتی اپنے منازل پر جنت میں داخل ہو گئے اور جہنی اپنے ٹھکانے پر جہنم میں پہنچ گئے۔جس نے اس بیان کو یاد رکھا اس نے یادر کھا جو بھول گیا سو بھول گیا سو بھول گیا۔ (بخاری، کتاب بدءانخلق، باب ماجاء فی قول اللہ تعالی: وہوالذی ببدءانخلق۔۔۔الخ، ۳۷۵/۲ الحدیث: (۱۹۹۳)

(6) ... مسلم شریف میں حضرت عمر وبن اخطب انصاری دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے ، ایک دن حضور اقدس مَلَّ اللّٰهِ عِنْمَ نَے نمازِ فَجَر سے غروبِ آفتاب تک خطبہ ارشاد فرمایا، نیج میں ظہر و عصر کی نمازوں کے علاوہ کچھ کام نہ کیااس میں وہ سب کچھ ہم سے بیان فرمادیا جو کچھ قیامت تک ہونے والا تھا اور ہم میں زیادہ علم والا وہ ہے جسے زیادہ یا در ہا۔ (مسلم ، کتاب الفتن واشراط الساعة ، باب اخبار النی صلی الله علیه وسلم فیما یکون الی قیام الساعة ، میں زیادہ یا در ہا۔ (۲۸۹۲))

(7)... حضرت انس رَضِى الله تَعَالى عَنْهُ فرمات بين كه تاجدارِ رسالت مَثَلَّ لَيْهِم أُحد بها له بهارٌ پر تشريف لے گئے اور آپ مَثَالَّيْهِم مَّ كَ ساتھ ابو بكر وعمر وعثمان رَضِى الله تَعَالى عَنْهُم بھى شخصى، ناگاه بهارٌ لرزنے لگا توآپ مَثَالِیْهِم نے اسے فرمایا: اے احد! کھہر جاکہ تجھ پرایک نبی اور ایک صدیق اور دوشہید ہیں۔ (بخاری، کتاب فضائل اصحاب النی صلی الله علیه وسلم، باب قول النی صلی الله علیه وسلم: لوکت متحدّ اخلیگا، ۵۲۲۷/۲، الحدیث: ۳۱۷۵)

(8)... حضرت عمر فاروق رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ فرماتے ہیں کہ غزوہ بدرسے ایک دن پہلے نبی اکرم صَلَّا اللَّهِ عَمْ اللهِ عَمَالِي بدرے گرنے لینی مرنے کی جگہیں دکھائیں اور فرمایا

: کل فلال شخص کے گرنے لینی مرنے کی یہ جگہ ہے۔

حضرت عمر دَخِى الله تَعَالَى عَنْهُ فرماتے ہیں اس ذات کی قسم جس نے حضور صَالَّا لَيْرُمْ الله وَ سَلَّم کُوحَ کے ساتھ مبعوث فرمایا: جو نشان رسول الله صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَ الله وَ سَلَّم نَابِ الله وَ سَلَّم الله وَ سَلَّم عَلَيْهِ وَ الله وَ الله وَ سَلَّم عَلَيْهِ وَ الله وَالله وَ الله وَا الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالله وَا

(9)... حضرت عبداللہ بن عباس دَخِقَ الله تَعَالَىٰ عَنْهُ مَا فرماتے ہیں کہ سرکارِ رسالت مَلَّى لَيْهِ وَالله بور ہاتھا توار شاد فرمایا: "انہیں عذاب ہور ہاہے اور ان کوعذاب کسی ایسی شے کی وجہ سے نہیں دیا جار ہا جس سے بیخا بہت مشکل ہو، ایک تو پیشاب کے چھینٹوں سے نہیں بیخا تھا اور دوسرا چغلی کیاکر تا تھا۔ (بخاری، کتاب الوضوء، ۵۹۔ باب، ۹۲/۱، الحدیث: ۲۱۸)

(10)... حضرت عبدالله بن مسعود رَضِیَ الله تَعَالَى عَنْهُ فرمات ہیں جلے حدیدیہ سے واپسی پرایک جگه حضور اقدس صَلَّالِیْمِ اور صحابۂ کرام رَضِی الله تَعَالَى عَنْهُ م کے اونٹ مُنتَشِر ہوگئے،سب اپنے اپنے اونٹ واپس لے آئے لیکن حضور پر نور صَلَّالِیْمِ اونٹ کی اونٹ مُنتَشِر ہوگئے،سب اپنے اپنے اونٹ واپس لے آئے لیکن حضور پر نور صَلَّالِیْمِ کُلُم کی اونٹ ملی ، آپ صَلَّالِیْمِ مِن مِن ارشاد فرمایا کہ وہاں سے اونٹنی لے آؤ، تومیں نے اونٹنی کواسی حال میں پکر لیا جیسامجھ سے رسول الله صَلَّالِیْمُ مِن عَراما یا تھا۔

(مجم الكبير، ١٠٥/٢٢٥/ الحديث: ١٠٥٢٨)

#### سورة النِّساء

وَمَّاْ اَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولِ اِلَّالِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ أَ-وَلَوْ اَنَّهُمْ اِذُ ظَّلَمُوْا اَنْفُسَهُمْ جَاءُوْكَ فَاسْتَغُفَرُوا اللهَ وَ اسْتَغُفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّا بَارَّحِيمًا (64)

ترجمہ: اور ہم نے کوئی رسول نہ بھیجا مگر اس لئے کہ اللہ کے تھم سے اس کی اطاعت کی جائے اور اگر جب وہ اپنی جانوں پر ظلم کر بیٹھے تھے تواے حبیب! تمہاری بارگاہ میں حاضر ہوجاتے پھر اللہ سے معافی ما نگتے اور رسول (بھی) ان کی مغفرت کی دعافر ماتے تو ضرور اللہ کو بہت توبہ قبول کرنے والا، مہر بان یاتے۔

یہاں رسولوں کی تشریف آوری کا مقصد بیان کیا گیا ہے کہ اللہ تعالی رسولوں کو بھیجتا ہی اس لئے ہے کہ اللہ عَزَّوجَلَّ کے حکم سے ان کی اطاعت کی جائے۔ اسی لئے اللہ تعالی انبیاء ورُسُل عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کو معصوم بنا تا ہے کیونکہ اگر انبیاء عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کو معصوم بنا تا ہے کیونکہ اگر انبیاء عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام خودوسرے ان کی اطاعت واتباع کیا الصَّلُوةُ وَالسَّلَام خودگنا ہوں کے مُرتَّلِب ہوں گے تودوسرے ان کی اطاعت واتباع کیا کریں گے۔ رسول کی اطاعت اس لئے ضروری ہے کہ اللہ عَزَّوجَلَّ کی اطاعت کاطریقہ

ہی رسول کی اطاعت کرنا ہے۔ اس سے ہٹ کراطاعتِ اللّٰی کا کوئی دوسراطریقہ نہیں لہذا جورسول کی اطاعت کا انکار کرے گاوہ کافر ہو گااگرچہ ساری زندگی سرپر قرآن اٹھا کر پھر تارہے۔

{وَ لَوْ اَنَّهُمْ إِذْ ظَّلَكُوٓا اَنْفُسَهُمْ: اور اگر جب وه اپنی جانوں پرظلم کر بیٹھے تھے۔} آیت کے اس حصے میں اگر چہ ایک خاص واقعے کے اعتبار سے کلام فرمایا گیا،البته اس میں موجود حکم عام ہے اور قیامت تک آنے والے مسلمانوں کو سَرور دوجہاں صَالَا لَيْئِوْمُ كَي بار گاہ میں حاضر ہوکر شفاعت طلب کرنے کا طریقہ بتایا گیا ہے۔ جینانچہ ار شاد فرمایا کہ اگریہ لوگ اپنی جانوں پر ظلم کر بیٹھیں تواہے حبیب!مَنْاللّٰیُمِیِّمْ آپ کی بار گاہ میں آجائیں کہ بیبار گاہ،رب کریم عَزَّوَ جَلَّ کی بار گاہ ہے، یہاں کی رضا،رب عَزَّوَ جَلَّ کی رضا ہے اور یہاں کی حاضری، رب کریم عَزْوَجَلَّ کی بارگاہ کی حاضری ہے، یہاں آئیں اور اینے گناہوں کی معافی طلب کرنے کے ساتھ حبیب رہے انگلمیین صَلَّیْلَیْرُ کی بار گاہ میں بھی شفاعت کیلئے عرض کریں اور نبی ٹکڑ م مَثَالِثَائِمٌ ان کیلئے سفارش فرما دیں توان لوگوں پر الله عَزَّوَ جَلَّ كَى رحمت ومغفرت كى بارشيس برسنا شروع ہوجائيں گى اور اس پاك بار گاہ میں آکر بیہ خود بھی گناہوں سے پاک ہوجائیں گے۔

اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان رَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں'' بندوں کو حکم ہے کہ ان (لیمٰی نبی کریم صَلَّالِیُّیِّمِ ) کی بارگاہ میں حاضر ہوکر توبہ واستغفار کریں۔اللہ توہر جگہ سنتا ہے،اس کاعلم،اس کاسمع (بینی سننا)،اس کاشُہود (بینی دیکھنا)سب جگہ ایک سا ہے، مگر تھم یہی فرمایا کہ میری طرف توبہ جاہو تو میرے محبوب کے حضور حاضر ہو۔ قال تعالی:

# وَ لَوْ آتَهُمْ إِذْ ظَّلَمُوا آنَفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَاسْتَغُفَرُوا اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ فَ السَّغُفَرَلَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَلُوا اللهَ تَوَّا بَارَّحِيًا

اگروہ جوا پنی جانوں پر ظلم کریں تیرے پاس حاضر ہوکر خداسے بخشش چاہیں اور رسول ان کی مغفرت مائگے تو ضرور خدا کو توبہ قبول کرنے والا مہربان پائیں۔

حضور کے عالم حیات ظاہری میں حضور (لیمی آپ مَلَّا اللّٰهِ مَلَی بارگاہ میں حاضر ہونا) ظاہر تھا، اب حضور مزار بُرانوار ہے اور جہال یہ بھی مُیسَّر نہ ہو تودل سے حضور بُرنور کی طاہر تھا، اب حضور سے تَوسُّل، فریاد، اِستِغاث، طلبِ شفاعت (کی جائے) کہ حضور اقدس مَلَّا اللّٰهِ مِلْ اب بھی ہر مسلمان کے گھر میں جلوہ فرما ہیں۔ مولاناعلی قاری عَکَیْدِ دَحْمَةُ الْبَادِی شرح شفاشریف میں فرماتے ہیں '' دُوْحُ النَّبِیِّ عَلَیْ اللّٰهِ مَلَا مِلْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

یاد رہے کہ تاجدارِ رسالت صَلَّاتِیْمِ کی ظاہری حیاتِ مبارکہ میں آپ صَلَّاتِیْمِ کی

بارگاہ میں حاضر ہوکراور وصالِ ظاہری کے بعد آپ منگانگیا کے مزار پر انوار پر حاضری دے کر اپنے گناہوں کی معافی چاہئے، اپنی مغفرت و نجات کی التجاء کرنے اور اپنی مشکلات کی دوری چاہئے کاسلسلہ صحابۂ کرام دَخِیَ اللّٰه تَعَالٰ عَنْهُم سے چلتا آرہاہے۔ چنانچہ ذیل میں اس سے متعلق چندواقعات ملاحظہ ہوں:

# بارگاہِ رسالت مَنَّالِيَّةِ مِين حاضر ہوكر گناہوں كى معافى حاہنے كا ثبوت:

(1)...حضرت ابولبابه بن عبدالمنذر رَضِيَ الله تَعَالىٰ عَنْهُ سے غزوہ بنو قريظه ك موقع پرایک خطاسرزد ہو گئ توآپ رَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ اس قدر نادم ہوئے کہ خود کو ایک ستون کے ساتھ باندھ دیااور کہا: جب تک اللہ تعالی میری توبہ قبول نہیں فرمائے گا تب تک نه میں کچھ کھاؤں گا، نه پیوں گا،نه کوئی چیز چکھوں گا، یہاں تک که مجھے موت آ جائے یا اللہ تعالی میری توبہ قبول فرما لے۔حضور پر نور مَلَّا لَیْنِمُ کو جب ان کے بارے میں پتا حیلا توار شاد فرمایا: اگریہ میرے پاس آ جا تا تومیں اس کے لئے مغفرت طلب کر تالیکن اب اس نے خود کو باندھ لیاہے توجب تک اللہ تعالی ان کی توبہ قبول نه فرمائے گا، میں نہیں کھولوں گا۔ سات دن تک حضرت ابولبابہ رَضِيَ الله تَعَالىٰ عَنْهُ نے نہ کوئی چیز کھائی، نہ بی، نہ چکھی، حتی کہ ان پر عنشی طاری ہو گئے۔ پھر اللہ تعالی نے ان کی توبہ قبول فرمائی، جب انہیں توبہ کی قبولیت کے بارے میں بتایا گیا توفرمایا: خدا کی قشم! میں اس وقت تک خود کونہیں کھولوں گاجب تک کہ نبی کریم صَلَّاتِیْزِمُ تشریف لاکر ا پنے دستِ اقدس سے مجھے نہیں کھولتے۔ چنانچہ تاجدارِ رسالت صَّلَّا عَلَیْمٌ تشریف لائے اور اپنے پیارے صحافی دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ کو بند شول سے آزاد فرمادیا۔ لائے اور اپنے پیارے صحافی دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ کو بند شول سے آزاد فرمادیا۔ (دلائل النبوہ ببقی، باب مرجع النبی صلی الله علیه وسلم من الاحزاب ومخرجه الی بنی قریظة ۔۔۔ الخ، ۱۳/۳۱–۱۳۱، خازن، الانفال، تحت الآیة: ۱۹۰/۲،۲۷)

(2)... بار گاه رسالت صَلَّالْتُيْرُم ميں توبه و رُجوع کی ایک دوسری روایت ملاحظه فرمائیں ، جنانچہ حضرت عائشہ صدیقہ رَضِي اللهُ تَعَالىٰ عَنْها فرماتی ہیں: میں نے ایک ایسابستر خریداجس پر تصویریں بنی ہوئی تھیں جب رسول اکرم صَلَّاعَیْوَم نے اسے دیکھا تو دروازے پر کھڑے ہوگئے اور گھر میں داخل نہ ہوئے ، میں نے آپ کے روئے انور پر ناپسندیدگی کے آثار دیکھے توعرض گزار ہوئی: پارسولَ الله !مَثَاللَّیْائِمُ ، مجھے سے جونافرمانی ہوئی میں اس سے اللہ اور اس کے رسول کی بار گاہ میں توبہ کرتی ہوں۔ار شاد فرمایا: بیہ گدایہاں کیوں ہے؟عرض کی: میں نے آپ صَلَّاتَیْمُ کے لئے خریداتھا تاکہ آپ صَلَّاتَیْمُ ا اس پر تشریف فرما ہوں اور اس سے ٹیک لگائیں۔ سر کارِ کائنات صَلَّالْیُّائِمُّ نے ارشاد فرمایا: ان تصویروں (کو بنانے) والے قیامت کے دن عذاب دئیے جائیں گے توان سے کہا جائے گا: جوتم نے بنایا انہیں زندہ کرو۔" اور ارشاد فرمایا: ''جس گھر میں تصویریں ہوں اس میں فرشتے داخل نہیں ہوتے۔

(بخارى، كتاب البيوع، باب التجارة فيما يكره لبسه للرجال والنساء، ٢١/٢، الحديث: ٢١٠٥)

(3)... حضرت توبان رَضِي الله تَعَالى عَنْهُ فرمات بين كه جاليس صحابة كرام رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْدُم جَن مِين حضرت ابوبكراور حضرت عمر دَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُمَا بهي شهر جمع ہوکر بجبر و فَدر میں بحث کرنے لگے تورو کے الّامین حضرت جبرائیل عَلَیْهِ السَّلام حضورِ اقدس صَلَّاتِيْنِمُ ك دربار ميں حاضر ہوئے اور عرض كى: يار سولَ الله ! صَلَّاتُيْنِمُ ، آپ باہرا پنی امت کے پاس تشریف لے جائیں انہوں نے ایک نیا کام شروع کر دیا ہے۔ جِنانچہ حضور پر نور مَنَّا عَلَيْتِمْ اس حال ميں باہر تشريف لائے كہ غصہ سے آپ مَتَّا عَلَيْتُمْ كا چہرہ مبارک سرخی میں اس طرح نمایاں تھاجیسے سرخ انار کا دانہ آپ مَنَّا بَلْنِیْمُ کے رخسار مبارك پرنچوڑا گیا ہو۔ صحابہ کرام رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُم حضور انور صَّالِثَیْمُ کی اس کیفیت کو دیکھ کر کھلے بازو آپ مَٹائٹیڈیٹم کے استقبال کے لئے آگے بڑھے اور ان کا حال بیہ تھاکہ ان کے ہاتھ اور بازو کانپ رہے تھے اور عرض کی '' ٹیٹنا اِلَی اللّٰہِ وَرَسُولِہ'' ہم نے اللّٰہ تعالیٰ اور رسولُ اللہ صَلَّاقَائِمْ کے دربار میں توبہ بیش کی ۔ آپ صَلَّاقَائِمْ نے ارشاد فرمایا "قریب تھاکہ تم اینے اوپر جہنم کوواجب کر لیتے، میرے پاس جبرائیل امین عکیبه السَّلَام تشریف لائے اور عرض کی کہ آپ مَٹَاللَّیُئِمِّ باہر امت کے پاس تشریف لے جائیں،انہوں نے نیا کام نثروع کر دیاہے۔

(مجم الكبير، ثوبان مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ۵۹/۲ ، الحديث: ١٣٢٣)

#### مزار پرانوار پر حاضر ہوکر حاجتیں اور مغفرت طلب کرنے کا ثبوت:

حضور اکرم مَنَّا عَلَيْهِمْ کی بارگاہ میں حاضری کا بیہ طریقہ صرف آپ مَنَّاعَیْهُمْ کی ظاہری حیاتِ مبارکہ میں نہ تھا بلکہ آپ سُلَّا لَیْئِم کے وصال مبارک کے بعد بھی یہ عرض و معروض باقی رہی اور آج تک ساری امت میں چلتی آر ہی ہے۔ جینانچہ (1)...امیرالمومنین حضرت عمرفاروق دَخِيَ الله تَعَالىٰ عَنْهُ کے دور خلافت میں قحط پرڑ كيا توصحاني رسول حضرت بلال بن حارث المزنى رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ في سلطان دو جہاں صَلَّالِيْنَا کِي قبرانور پر حاضر ہو کر عرض کی: یا رسولَ الله اِصَالِیْنَا ہُمَ ، اپنی امت کے لئے بارش کی دعا فرماد بیجئے وہ ہلاک ہور ہی ہے۔سر کار کائنات صَلَّا لِیُّنَا مِّم نے خواب میں ان سے ارشاد فرمایا:تم حضرت عمر دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کے پیس جاکر میراسلام کہواور بشارت دے دوکہ بارش ہوگی اور بہ بھی کہدو کہ وہ نرمی اختیار کریں۔ حضرت بلال بن حارث رَضِي الله تَعَالى عَنْهُ بارگاهِ خلافت ميں حاضر ہوئے اور خبر دے دی۔حضرت عمر فاروق رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ بِيهِ سَ كررونه لِكَهِ ، پَيْر فرمايا: يارب! عَزَّوَ جَلَّ ، ميس کو تاہی نہیں کر تامگراسی چیز میں کہ جس سے میں عاجز ہوں۔ (مصنف ابن ابی شیبہ، کتاب الفضائل، ما ذكر في فضل عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ٣٨٢/٧ ، الحديث: ٣٥، وفاء الوفاء، الباب الثامن في زيارة النبي صلى الله عليه وسلم ،الفصل الثالث ، ١٣٠٢ ١٣٠١ ،الجزءالرابع )

(2)...ایک مرتبہ مدینۂ منورہ میں شدید قحط پڑا، اہلِ مدینہ نے حضرت عائشہ صدیقہ رَضِیَ اللهُ تَعَالیٰ عَنْها کی بار گاہ میں اس کی شکایت کی توانہوں نے فرمایا: سر کار مدینه مَنَّالِیْمِ کی قبرِ انور دیکھواور حجت میں ایک روشندان بناؤ حتی که روضهٔ منور اور آسان کے در میان کوئی چیز حائل نه رہے، اہلِ مدینه نے جیسے ہی روشندان بنایا تواتی کثیر بارش ہوئی که سبز گھاس آگ آئی اور اونٹ موٹے ہو گئے یہاں تک که گوشت سے بھر گئے۔ (سنن دار می، باب مااکرم اللہ تعالی نبیصلی اللہ علیہ وسلم بعد موته، ۵۱/۱۵، الحدیث: ۹۲)

(3)...بادشاه ابوجعفر منصورنے حضرت امام مالک رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ سے مسجر نبوی شریف میں مناظرہ کیا، دوران مناظرہ ابو جعفر کی آواز کچھ بلند ہوئی توامام مالک رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ نِهِ اسے ( ڈانٹتے ہوئے ) کہا: اے امیرُ المؤمنین!اس مسجد میں ا پنی آواز او پنجی نه کرو کیونکه الله تعالی نے ایک جماعت کو ادب سکھایا که دمتم اپنی آوازوں کو نبی اکرم صَلَّالِیُّائِمٌ کی آواز سے بلند مت کرو۔"اور دوسری جماعت کی تعریف فرمانی که '' بے شک جولوگ اپنی آوازوں کور سول الله صَّالِقَيْمَ کی بار گاہ میں پَست کرتے ہیں۔"اور ایک قوم کی مذمت بیان کی کہ" بے شک وہ جوتہ ہیں حجروں کے باہر سے یکارتے ہیں۔"بے شک آپ مُٹالِیْا میں عزت و حرمت اب بھی اسی طرح ہے جس طرح آپ صَلَّاتَٰیْکِمٌ کی ظاہری حیات میں تھی۔ یہ سن کر ابو جعفر خاموش ہو گیا، پھر دریافت کیا: اے ابوعبداللہ! میں قبلہ کی طرف منہ کرکے دعامانگوں یار سولُ الله صَلَّاللَّهُ عَلَّم کی طرف متوجہ ہوکر؟ فرمایا:تم کیوں حضور صَلَّالِیَّائِمٌ سے منہ پھیرتے ہو حالا نکہ حضور صَلَّىٰ ﷺ تمهارے اور تمهارے والد حضرت آدم عَلَیْهِ السَّلَامِ کے بروز قیامت اللّٰه

عَرُّوجَلَّ كَى بارگاہ میں وسیلہ ہیں بلکہ تم حضور مَلَّ لَیْنَیِّم ہی کی طرف متوجہ ہوکر آپ مَلَّ لَیْنَیْمِ م سے شفاعت مانگو پھر اللہ تعالی آپ مَلَّ لِیُنِیِّم کی شفاعت قبول فرمائے گا۔

(شفاشریف، اقسم الثانی، الباب الثالث، فصل واعلم ان حرمة النبی ۔۔۔ الخ، ص ۲۰۱۱ الجزء الثانی )

(4) ... مروان نے اپنے زمانۂ تسلّط میں ایک صاحب کو دیکھا کہ حضور سید المرسلین منظافی اللہ میں ایک صاحب کو دیکھا کہ حضور سید المرسلین منظافی اللہ میں ایک قبر انور پر اپنا منہ رکھے ہوئے ہیں ، مروان نے (ان کی گردن مبارک پکڑکر) کہا: جانتے ہو کیا کر رہے ہو؟ اس پر ان صاحب نے اس کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا: ہال ، میں کسی این فی پتھر کے پاس نہیں آیا ہوں ، میں تورسولُ اللہ مَنْ الله مِن الله مِنْ الله مِن الله مِنْ الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الله مِن الله مَنْ الله مِن الله مَنْ الله مِن ا

(مندامام احمد، حدیث الی ابوب الانصاری ، ۱۴۸/۹ ، الحدیث:۲۳۹۴۹)

(5)... حضور سیدُ المرسلین مَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ کَلُ وفات شریف کے بعد ایک اعرابی روضهٔ اقد س پر حاضر ہوا اور روضهُ انور کی خاک پاک اپنے سر پر ڈالی اور عرض کرنے لگا: یا رسول الله اِمَنَّا لَّلْهُ اِنْ مُواءاس رسول الله اِمَنَّا لَلْهُ اِمْنَا لَلْهُ اِمْنَا لَلْهُ اِمْنَا لَهُ اِمْنَا اَلله عَنْ اور جو آپ مَنَّا لِلْهُ اِمْنَا لَهُ ہواءاس میں یہ آیت بھی ہے ''وَلَوْ اَنَّهُمُ اِذْ ظَلَمُوُا'' میں نے بے شک این جان پر ظلم کیا اور میں آپ مَنَّا اِللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ وَهُ جَنْ ہے اپنے گناہ کی بَخشش چاہنے حاضر ہوا ہوں تو آپ مَنَّا اِللّٰهُ عَنْ اِللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَنْ وَهُ جَنْ ہے اپنے گناہ کی بَخشش چاہنے حاضر ہوا ہوں تو

میرے رب عَزُوجَلَّ سے میرے گناہ کی بخشش کرائیے۔اس پر قبر شریف سے ندا آئی کہ مجھے بخش دیا گیا۔(مدارک،النہاء،تحت الآیة:۲۲،۳۲،۳۳)

الغرض به آیتِ مبارکه سرورِ کائنات صَلَّالَیْمُ کَی عظیم مدح و ثنا پر مشتمل ہے۔اسی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اعلیٰ حضرت دَخْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ نے بہت سے اشعار فرمائے ہیں: فرمائے ہیں:

مجرم بلائے آئے ہیں جَآءُوْک ہے گواہ پھر رد ہو کب بیہ شان کریموں کے در کی ہے اور فرمایا:

بخدا خدا کا یہی ہے در نہیں اور کوئی مَفَر مَقَر مَقَر مَقَر مَقَر مَقَر مَقَر مَقَر مَقَر مَقَر مَقر وہاں نہیں جو وہاں سے ہو یہیں آکے ہوجو یہاں نہیں تووہاں نہیں اور فرمایا:

وہی رب ہے جس نے تجھ کو ہمہ تن کرم بنایا ہمیں بھیک مانگنے کو تیرا آستال بتایا آیت '' وَلَوْاَنَّهُمْ اِذْ ظَّلَمُوْا''سے معلوم ہونے والے احکام:

اس آیت ہے 4 باتیں معلوم ہوئیں۔

(1)... الله تعالی کی بار گاہ میں حاجت پیش کرنے کے لئے اُس کے مقبولوں کو وسیلہ

بنانا کامیانی کا ذریعہہے۔

(2)... قبرِ انور پر حاجت کے لئے حاضر ہونا بھی '' جَاءُوْكَ '' میں داخل اور خَیرُ القُرون كا معمول ہے۔

(3)...بعدِ وفات مقبولانِ حق كو"يا"كے ساتھ نِداكرنا جائزہے۔

(4)...مقبولانِ بار گاہِ الٰبی مد د فرماتے ہیں اور ان کی دعاسے حاجت روائی ہوتی ہے۔

اَللهُ لَا اِللهَ اِلَّا هُوَ -لَيَجْهَعَنَّكُمْ اللهِ يَوْمِ الْقِيْهَةِ لَا رَيْبَ فِيْهِ -وَمَنْ اَصْدَقُ مِنَ اللهِ عَدِيْثًا (87)

ترجمہ: اللہ ہی ہے جس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں اور وہ ضرور تمہیں قیامت کے دن اکٹھاکرے گاجس میں کوئی شک نہیں اور اللہ سے زیادہ کس کی بات سچی۔

ارشاد فرمایا کہ اللہ عَزَّوجَلَّ سے زیادہ کس کی بات سچی بینی اس سے زیادہ سچا کوئی نہیں اس لیے کہ اللہ عَزَّوجَلَّ کا جھوٹ بولنا ناممکن و محال ہے کیونکہ جھوٹ عیب ہے اور ہرعیب اللہ عَزَّوجَلَّ کیلئے محال ہے ،وہ جملہ عیوب سے پاک ہے۔

#### إمكان كِذب كارد:

مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سی کلام میں جھوٹ کاممکن ہوناذاتی طور پر محال ہے اور اللہ تعالیٰ کی تمام صفات مکمل طور پر صفاتِ کمال ہیں اور جس طرح کسی صفتِ کمال کی اس سے نفی ناممکن ہے اسی طرح کسی نقص و عیب کی صفت کا ثبوت بھی اللّٰہ تعالیٰ کے لئے محال ہے۔اللّٰہ تعالیٰ کا یہی فرمان

## وَمَنْ اَصْلَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثًا

ترجمهٔ کنژالعِرفان:اورالله سے زیادہ کس کی بات سچی۔

اس عقیدے کی بہت بڑی دلیل ہے، چپانچہ اس آیت کے تحت علامہ عبداللہ بن احمد نسفی رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ فرماتے ہیں: اس آیت میں اِستِقہامِ انکاری ہے لیعنی خبر، وعدہ اور وعید کسی بات میں کوئی شخص اللہ تعالی سے زیادہ سچانہیں کہ اس کا جھوٹ تو بالڈات محال ہے کیونکہ جھوٹ خود اپنے معنی ہی کی روسے فتیج ہے کہ جھوٹ واقع کے فلاف خبر دینے کانام ہے۔ (مدارک، النہاء، تحت الآیة: ۸۷، ص۲۲۳)

علامہ بیضاوی رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتے ہیں: الله تعالَى اس آیت میں اس سے انکار فرما تا ہے کہ کوئی شخص الله تعالی سے زیادہ سچا ہو کیونکہ اس کی خبر تک توکسی جھوٹ کوکسی طرح راہ ہی نہیں کہ جھوٹ عیب ہے اور عیب الله تعالی پر محال ہے۔

(بیضاوی، النہاء، تحت الآیة: ۲۲۹/۲،۸۷)

نیزالله تعالی ار شاد فرما تاہے:

فَلَنُ يُخْلِفُ اللهُ عَهُلَا ﴿ بِقرِهِ: ٨٠.

ترجمهٔ کنژالعرفان: تواللہ ہر گزوعدہ خلافی نہیں کرے گا۔

اس آیت کے تحت امام فخر الدین رازی دَحْمَةُ اللهِ تَعَالَی عَکیْهِ فرماتے ہیں: الله تعالَی کا یہ فرمان اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ الله تعالی اپنے ہر وعدہ اور وعید میں جھوٹ سے پاک ہے ، ہمارے اصحاب اہلِ سنت وجماعت اس دلیل سے کذبِ اللی کو نامکن جانتے ہیں کیونکہ جھوٹ صفتِ نقص ہے اور نقص الله تعالی پر محال ہے اور محموث مفترِ لہ اس دلیل سے الله تعالی کے جھوٹ کو ممتنع مانتے ہیں کیونکہ جھوٹ فی نَفْسِه فتیج منت تو الله تعالی سے الله تعالی کے جھوٹ کو مُمتنع مانتے ہیں کیونکہ جھوٹ فی نَفْسِه فتیج ہے تو الله تعالی سے اس کا صادر ہونا محال ہے۔ الغرض ثابت ہوا کہ الله تعالی کا جھوٹ بولنا اصلاً ممکن ہی نہیں۔ (تفیر کیر، البقرة، تحت الآیة: ۱۵۸۷/۱۱۸۸، طفعًا)

شاہ عبدُ العزیزِ محدث دہلوی رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ اس آیت کے تحت فرماتے ہیں:
الله تعالی کی خبر اَز لی ہے ، کلام میں جھوٹ ہوناظیم نقص ہے لہذاوہ الله تعالی کی صفات میں ہر گزراہ نہیں پاسکتا کہ الله تعالی تمام عیوب و نقائص سے پاک ہے ، اس کے حق میں خبر کے خلاف ہوناسرا پانقص ہے۔

(تفسير عزيزي (مترجم)،البقرة، تحت الآية: ۵۲۷/۲،۸۰ ملخصًا)

اور الله تعالی ار شاد فرما تاہے:

وَ مَّتَ كَلِبَتُ رَبِّكَ صِلْقًا وَّعَلُلا أَ-لَا مُبَتِّلَ لِكَلِبْتِهِ - وَهُوَ السَّبِيْخُ الْعَلِبْتِهِ أَ- وَهُوَ السَّبِيْخُ الْعَلِيْمُ (انعام: ١١٥)

ترجمهٔ کنژُالعِرفان: اور سچ اور انصاف کے اعتبار سے تیرے رب کے کلمات

مکمل ہیں۔اس کے کلمات کو کوئی بدلنے والانہیں اور وہی سننے والا، جاننے والا ہے۔

امام فخرالدین رازی رَحْمَةُ اللهِ تَعَالیْ عَکَیْدِ اس آیت کے تحت فرماتے ہیں: یہ آیت اس چیز پر دلالت کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بات بہت سی صفتوں کے ساتھ موصوف ہے، ان میں سے ایک صفت اس کا سچا ہونا ہے اور اس پر دلیل یہ ہے کہ جھوٹ عیب ہے اور عیب اللہ تعالیٰ پر محال ہے۔ مزید فرماتے ہیں کہ قرآن و حدیث کے دلائل کا صحیح ہونا اس پر موقوف ہے کہ اللہ تعالیٰ کے کذب کو محال مانا جائے۔

(تفسيركبير،الانعام، تحت الآية:١٢٥/٥،١١٥)

نیز جھوٹ فی نفسہ دوباتوں سے خالی نہیں ، یا تووہ نقص ہوگا یا نہیں ہوگا اور بہبات ظاہر ہے کہ جھوٹ ضرور نقص ہے اور جب بہ نقص ہے توبالا تفاق اللہ تعالی کے لئے محال ہوگیا کیونکہ وہ ہر نقص و عیب سے پاک ہے۔ دوسری صورت میں اگر جھوٹ کو نقص و عیب نہ بھی مانا جائے تو بھی بہ اللہ تعالی کے لئے محال ہے کیونکہ اگر جھوٹ نقص نتیس تو کمال بھی نہیں اور اللہ تعالی نہ صرف نقص و عیب سے پاک ہے بلکہ وہ ہراس شین تو کمال بھی نہیں اور اللہ تعالی نہ صرف نقص و عیب سے پاک ہے بلکہ وہ ہراس شین سے بھی پاک ہے جو کمال سے خالی ہواگر چہ وہ نقص و عیب میں سے نہ بھی ہو کیونکہ اللہ تعالی کی ہر صفت صفت کمال ہی نہیں تووہ اللہ تعالی کی مصرف تقص صفت کمال ہی نہیں تووہ اللہ کیونکہ اللہ تعالی کی ہر صفت صفت کمال ہے اور جس میں کوئی کمال ہی نہیں تووہ اللہ تعالی کی مرصفت صفت کمال ہے اور جس میں کوئی کمال ہی نہیں تووہ اللہ تعالی کی صفت کس طرح ہوسکتا ہے۔

یاد رہے کہ لوگوں کے حجموٹ بولنے پر قادر ہونے اور اللہ تعالیٰ کے لئے حجموٹ ناممکن و محال ہونے سے بیہ ہر گزلازم نہیں آتا کہ لو گوں کی قدرت مَعَاذَ اللہ ،اللہ تعالیٰ کی قدرت سے بڑھ گئی لینی ہیہ کہنا کہ بندہ جھوٹ بول سکے اور اللّٰہ تعالیٰ جھوٹ نہ بول سکے ، اس سے لازم آتا ہے کہ انسان کی قدرت مَعَاذَ الله ، الله تعالیٰ کی قدرت سے بڑھ جائے گئی، پیبات سراسرغلطہ نیزاگر بیبات سچی ہوکہ آدمی جو کچھ کر سکتاہے وہ اللہ تعالیٰ بھی کرسکتاہے تواس سے بیرلازم آئے گاکہ جس طرح نکاح کرنااور بیوی سے ہم بستری کرنا وغیرہ انسان کی قدرت میں ہے اسی طرح اللہ تعالی بھی مَعَاذَ اللہ بیرکرسکتاہے ، یونہی اگر وہ بات سچی ہوتواس سے بیرلازم آئے گاکہ جس طرح آدمی کھانا کھانے، پانی پینے، اپنے آپ کو دریامیں ڈبودینے، آگ سے جلانے، خاک اور کانٹوں پرلٹانے کی قدرت رکھتا ہے تو پھریہ سب باتیں اللہ تعالیٰ بھی اپنے لئے کر سکتا ہو گا۔ان صور توں میں انسان ہر طرح خدائی سے ہاتھ دھو بیٹھے گاکیونکہ اگر اللہ تعالی یہ سب باتیں اپنے لئے کر سکتا ہو تووہ ناقص و محتاج ہوااور ناقص و محتاج خدانہیں ہوسکتااور اگرنہ کرسکا توعا جز کھہرے گا اور کمال قدرت میں آدمی سے کم ہوجائے گااور عاجز خدانہیں ہوسکتا۔ جبکہ ہماراسجا خدا سب عیبوں سے اور محال پر قدرت کی تہمت سے پاک اور مُمَنوَّہ ہے ، نہ کوئی ممکن اس کی قدرت سے باہر ہے نہ کسی کی قدرت اس کی قدرت کے ہمسر، نہ اپنے لئے کسی عیب و نقص پر قادر ہونااس کی قُدُّوسی شان کے لاکق ہے۔

نوٹ: اس مسکلے پر تفصیلی معلومات حاصل کرنے کے لئے فتاوی رضویہ کی 15 ویں جلد میں موجود اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان دَحْبَهُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ کے ان رسائل کامطالعہ فرمائیں:

(1) سُبُحٰنُ السُّبُّوْمُ عَنْ عَيْبِ كِنَٰبٍ مَقْبُوْمُ (جَمُوتُ جِيسَ بدِرَين عيب سے الله عَرُّوجَلَّ كَ ياك مونے كابيان)-

(2) دَامَانِ بَاغِ سُبُحٰنِ السُّبُّوْحُ - (رسالہ سُبُحٰنُ السُّبُّوح كَ بِاغُ كادامن) (3) اَلْقَبْعُ الْمُبِينُ لِآمَالِ الْمُكَذِّبِينُ (الله تعالیٰ كے لئے جھوٹ ممکن ماننے والوں كے استدلال كارد) -

هُأَنْتُمُ هُوُلاَءِ جِلَالْتُمْ عَنَهُمُ فِي الْحَيْوِةِ اللَّانْيَا فَمَن يُجَادِلُ اللهَ عَنْهُمُ مِي الْحَيْوِةِ اللَّانْيَا فَمَن يُجَادِلُ الله عَنْهُمُ مِي مَوْمَ لِيُومُ وَكِيْلًا (109) ترجمہ: ۔ (اے لوگو!) سن لو، یہ تم ہی ہوجود نیا کی زندگی میں ان کی طرف سے اللہ سے کون جھڑے گایا سے جھڑے توقیامت کے دن ان کی طرف سے اللہ سے کون جھڑے گایا کون ان کا کارساز ہوگا؟

یہاں عام لوگوں سے اور بطورِ خاص طعمہ کی قوم سے خطاب فرمایا گیا ہے کہ اے لوگو! سن لو، تم جو آج دنیا کی زندگی میں ان خیانت کرنے والوں کی طرف سے جھگڑتے ہو توجب قیامت کے دن خیانت کرنے والامجرم اللّٰد عَدَّو جَلَّ کی بارگاہ میں پیش ہو گااور

الله عَزَّوَ جَلَّ اس کے عذاب کا فیصلہ فرمادے گا تواس وقت کون ان کی طرف سے الله عَزَّوَ جَلَّ اس کے عذاب کا فیصلہ فرمادے گا تواس وقت کون ان کی طرف سے الله عَزَّوَ جَلَّ سے جھکڑے گا یا کون ان کا وکیل و کارساز ہو گا؟ لیعنی جیسے دنیا میں تم فیصلہ کرنے والے کو دھوکہ دیدیتے ہواس طرح دھوکہ دینے کے لئے الله عَزَّوَ جَلَّ کی بارگاہ میں جھگڑ ناناممکن ہے کہ الله عَزَّوَ جَلَّ سے کچھ پوشیدہ نہیں۔

#### شفاعت كاثبوت:

یاد رہے کہ اس آیت میں شفاعت کا انکار نہیں کیونکہ محبوبوں کی شفاعت اور چھوٹے بچوں کا اپنے ماں باپ کی بخشش کے لئے رب تعالی سے ناز کے طور پر جھگڑنا آیات واحادیث سے ثابت ہے۔اللّٰہ عَدَّوَ جَلَّ فرما تاہے:

# مَنْ ذَا الَّنِ يُ يَشُفَعُ عِنْكَةٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ (سورة بقرة: ۲۵۵) ترجمهٔ كنرُ العِرفان: كون ہے جواس كى اجازت كے بغيراس كے ہاں شفاعت كرسكے۔

اور حضرت علی المرتضیٰ کَنَّمَ الله تَعَالیٰ وَجُهَهُ الْکَرِیْم سے روایت ہے، نبی اکرم مَ عَلَّ اللهِ تَعَالیٰ جَهَهُ الْکَرِیْم نے ارشاد فرمایا" قیامت کے دن جب کچے نچے کے مال باپ کواللہ تعالیٰ جَهَم میں داخل کرے گاتو وہ اپنے رب عَزَّوجَلَّ سے جھکڑے گا۔ فرمایا جائے گا" آیُھا السَّقُطُ الْمُوَاغِمُ رَبَّدُ" اے کچے نیچے اپنے رب عَزَّوجَلَّ سے جھکڑنے والے! اپنے السَّقُطُ الْمُوَاغِمُ رَبَّدُ" اے کچے نیچے اپنے رب عَزَّوجَلَّ سے جھکڑنے کاحتیٰ کہ انہیں جنت مال باپ کو جنت میں لے جا، تب وہ انہیں اپنے ناف سے کھینچے گاحتیٰ کہ انہیں جنت مال باپ کو جنت میں لے جا، تب وہ انہیں اپنے ناف سے کھینچے گاحتیٰ کہ انہیں جنت

میں داخل کردے گا۔ (ابن ماجہ، کتاب الجنائز، باب ماجاء فیمن اصیب بسقط،۲۷۳/۲، الحدیث:۱۶۰۸) مگریہ جھگڑ ارب کریم کی بارگاہ میں ناز کا ہوگانہ کہ مقابلے کا۔

## سورة التائكة

لَقَلُ كَفَرَ الَّذِيْنَ قَالُوْ النَّ اللهَ هُوَ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ أَوْ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ أَوْ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ أَوْ الْمَسِيْحَ ابْنَ فَمَنْ يَمْلِكُ الْمَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَاللهُ وَمَنْ فِي الْاَرْضِ بَمِيْعًا أَوْ وَلِلْهِ مُلْكُ السَّلْوْتِ وَ مَرْيَمَ وَاللهُ وَمَنْ فِي الْاَرْضِ بَمِيْعًا أَوْ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ الْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا أَوْ يَغُلُقُ مَا يَشَاءُ أَوْ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ الْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا أَوْ يَغُلُقُ مَا يَشَاءُ أَوْ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلِيْدُ (17)

ترجمہ: بینک وہ لوگ کافر ہوگئے جنہوں نے کہاکہ اللہ ہی مسے بن مریم ہے۔
تم فرما دو: اگر اللہ سے بن مریم کواور اس کی ماں اور تمام زمین والوں کو ہلاک
کرنے کا ارادہ فرمالے توکون ہے جو اللہ سے بچانے کی طاقت رکھتا ہے؟ اور
آسانوں اور زمین کی اور جو پچھان کے در میان ہے سب کی بادشاہت اللہ ہی
کے لیے ہے۔ وہ جو چاہتا ہے پیداکر تاہے اور اللہ ہرشے پر قادر ہے۔
حضرت عبداللہ بن عباس دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْهُدَا نے فرمایا کہ نجران کے عیسائیوں
نے یہ بات کہی ہے اور نصرانیوں کے فرقہ یعقوبیہ وملکانیہ کا یہی مذہب ہے کہ وہ

حضرت عیسی عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کو اللّه بِناتے ہیں کیونکہ وہ صُلُول کے قائل ہیں اور ان کا اعتقادِ باطل ہے ہے کہ اللّه تعالی نے حضرت عیسی عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام میں حلول کیا ہوا ہے جیسے پھول میں خوشبواور آگ میں گرمی نے، مَعَاذَ اللّه ثُمُّ مَعَاذَ اللّه عَلَيْهِ الله تعالی نے اس آیت میں حکم کفر دیا اور اس کے بعد اُن کے مذہب کافساد بیان فرمایا۔

# حضرت عيسلى عَلَيْهِ الصَّلْوةُ وَالسَّلَامِ كَي ٱلُوبِيَّت كَي ترويد:

اس آیت میں حضرت عیسلی عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی الوہیت کی کئی طرح تردید ہے۔

- (1)... حضرت عيسى عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كوموت آسكتى ہے، اور جسے موت آسكتى ہے وہ خدانہيں ہوسكتا۔
- (2)...آپِ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ مال کے شکم سے پیدا ہوئے،اور جِس میں بیر صفات ہوں وہ اللّٰہ نہیں ہوسکتا۔
- (3)... الله تعالى تمام آسانى اور زمينى چيزوں كامالك ہے اور ہر چيزرب عَرَّوَجَلَّ كابنده ہے، اگر سى ميں الله تعالى نے حلول كيا ہوتا تووہ الله كابندہ نه ہوتا حالا نكه حضرت عيسى عَكَيْدِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ خوداس بات كا اقرار كرتے ہيں كه وہ الله تعالى كے بندے ہيں۔ (4)... الله تعالى از خود خالق ہے، اگر آب عَكَيْدِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ مِيْں اُلُوہِيت ہوتی تو

آپ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ بَهِي از خود خالق موتــــ

وَإِذُ قَالَ مُوْسَى لِقَوْمِهِ لِقَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِكُمْ اِذْ جَعَلَ فَي جَعَلَ فِيْكُمْ آنَ أَبِيَآءَ وَجَعَلَكُمْ مُّلُوْكًا خَوَّ الْسَكُمْ مَّالَمْ يُؤْتِ آحَنَّا مِّنَ الْعَلَمِيْنَ (20)

ترجمہ: اور یاد کروجب موسیٰ نے اپنی قوم سے فرمایا: اے میری قوم! اللہ کا احسان اپنے او پریاد کروجب اس نے تم میں سے انبیاء پیدا فرمائے اور تمہیں بادشاہ بنایا اور تمہیں وہ کچھ عطافرمایا جوسارے جہان میں کسی کونہ دیا۔

حضرت موسیٰ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامِ نَهِ ابْنَى قُوم کواللَّه تعالی کاشکراداکرنے کی تعقین فرمائی اور اس ضمن میں الله تعالی کی عظیم نعمتوں کا ذکر فرمایا اور بطورِ خاص تین نعمتیں یہاں بیان فرمائیں:

(1)... بنى اسرائيل مين انبياء عَكَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ تَشْرِيفِ لائے۔

(2)... بنی اسرائیل کو حکومت و سلطنت سے نوازا گیا۔ بنی اسرائیل آزاد ہوئے اور فرعونیوں کے ہاتھوں میں قید ہونے کے بعد اُن کی غلامی سے نجات پائی۔ دوسرا قول بیہ ہے کہ مُلُوک یعنی باد شاہ سے مراد ہے خاد موں اور سوار بوں کا مالک ہونا۔ حضرت ابو سعید خدری دَخِیَ الله تَعَالٰ عَنْهُ سے مروی ہے کہ سرکارِ دوعالم صَالَّ اللَّهُ اِنْ فرما یا کہ بنی اسرائیل میں جوکوئی خادم اور عورت اور سواری رکھتا وہ مَلِک کہلا یا جاتا ہے۔

(در منثور،المائدة، تحت الآية: ٣٦/٢٠،٣)

(3)...بنی اسرائیل کووہ نعمتیں ملیں جو کسی دوسری قوم کونہ ملیں جیسے من وسلویٰ اترنا، دریا کا پھٹ جانا، پانی سے چشموں کا جاری ہوجاناوغیرہا۔

#### میلاد منانے کا ثبوت:

اس آیت میں بیان کی گئی پہلی نعمت سے معلوم ہوا کہ پیغمبروں کی تشریف آوری نعمت ہے اور حضرت مولی عکینیہ الصّلوۃ وَالسّلام نے اپنی قوم کواس کے ذکر کرنے کا حکم دیا کہ وہ برکات و ثمرات کا سبب ہے۔ اس سے تاجدارِ رسالت صَلَّا اللّٰهِ مَا کا میلاد مبارک منانے اور اس کا ذکر کرنے کی واضح طور پر دلیل ملتی ہے کہ جب انبیاءِ بن مبارک منانے اور اس کا ذکر کرنے کی واضح طور پر دلیل ملتی ہے کہ جب انبیاءِ بن اسرائیل عکینہ مِم الصَّلوۃ وَالسَّلام کی تشریف آوری نعمت ہے اور اسے یاد کرنے کا حکم ہے تو حضورِ اقد س صَلَّا اللّٰہ یُم کی تشریف آوری تواس سے بڑھ کر نعمت ہے کہ اسے تواللہ تعالی نے خود فرمایا:

لَقَلُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا (آل عمران ١٩٣٠)

ترجمهٔ کنژُالعِرفان: بیشک الله نے مومنوں پراحسان فرمایا جب ان میں عظیم رسول مبعوث فرمایا۔

لہذااسے یاد کرنے کاحکم بدر جہاولی ہوگا۔

# قَالُوا يُمُوسُ إِنَّالَىٰ تَّلُخُلَهَا البَّاامَّا دَامُوا فِيهَا فَاذَهَبَ أَنْتَوَ رَبُّكَ فَقَاتِلًا إِنَّاهُهُنَا قُعِلُونَ (24)

ترجمہ:۔(پھر قوم نے) کہا:اے مولیٰ!بیشک ہم تووہاں ہر گربھی نہیں جائیں گئے جب تک وہ وہاں ہیں تو آپ اور آپ کا رب دونوں جاؤ اور لڑو،ہم تو یہیں بیٹھے ہوئے ہیں۔

بنی اسرائیل نے حضرت مولی عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کے ساتھ جہاد میں جانے سے صاف انکار کردیا۔

## صحابة كرام دَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ م كَى افضليت:

اس سے معلوم ہواکہ رسولِ اکرم صَالَّا اللّٰهِ کَے صَحَابُہُ کرام دَضِی الله تَعَالیٰ عَنْهُ م حضرت مولیٰ عَکَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے ساتھ والوں سے کہیں افضل ہیں کیونکہ ان حضرات نے کسی سخت موقعہ پر بھی حضورِ اقدس صَالَّا اللّٰهِ کَم کاساتھ نہیں جھوڑا اور ایسا دُوکھا جواب نہ دیا بلکہ اپناسب کچھ حضورِ اکرم صَلَّ اللّٰهُ کِم پر قربان کر دیا جیسے حضور پر نور صَلَّ اللّٰهُ کِم مَنام نبیوں کے سردار ہیں ایسے ہی حضورِ انور صَالَّ اللّٰهُ کِم الله تَعَالیٰ عَنْهُ م مَنام نبیوں کے سردار ہیں ایسے ہی حضورِ انور صَالَّ اللّٰهُ کَم الله تَعَالیٰ عَنْهُ م کی موقع پر جاناری کے بارے میں جانے کے سردار ہیں۔ صحابہ کرام دَضِی الله تَعَالیٰ عَنْهُ م سے مشورہ فرمایا تو حضرت موقع پر میں جانے کے لئے یہ واقعہ ملاحظہ فرمائیں۔ جنگ بدر کے موقع پر میں جانے کے لئے یہ واقعہ ملاحظہ فرمائیں۔ جنگ بدر کے موقع پر میں کارِ دوعالم صَالَّ اللّٰہ کَانَ اللّٰہ تَعَالیٰ عَنْهُ م سے مشورہ فرمایا تو حضرت سرکارِ دوعالم صَالَّ اللّٰہ کَانَ اللّٰہ تَعَالیٰ عَنْهُ م سے مشورہ فرمایا تو حضرت

سعد بن عبادہ رَخِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ نَے کھڑے ہوکرعرض کی: یار سولَ الله اِمَثَّلَ اللهٔ اِمَثَلَ اللهٔ اِمْثَلَ اللهٔ اِمْثَلَ اللهٔ اِمْدَرت میں مَثَلَ اللهٔ اِمْدِی جان ہے، اگر آپ مَثَلَ اللهٔ اللهٔ الله الله عندر میں کود جانے کا حکم ارشاد فرمائیں توہم اس میں کود جائیں گے۔ (سلم ، کتاب الجہاد والسیر، باب غزوۃ البدر، ص ۱۹۸۱ الحدیث: ۸۳ (۱۷۵۱))

انصار کے ایک معزز سردار حضرت مقداد بن اسود دَخِیَ الله تَعَالی عَنْهُ نَے عرض کی: یا رسول الله اِصَلَّی الله عَنْهُ مِن مصرت موسی عَلَیْهِ الصَّلوةُ وَالسَّلا مرکی قوم کی طرح بین نہ کہیں گے کہ آپ صَلَّا لَیْنَا مِ کا خدا عَدَّوَ جَلَّ جاکر لڑیں بلکہ ہم لوگ آپ صَلَّا لَیْنَا مِ کَا خدا عَدَّوَ جَلَّ جاکر لڑیں بلکہ ہم لوگ آپ صَلَّا لَیْنَا مِ کَا خدا عَدَّو جَلَّ جاکر لڑیں بلکہ ہم لوگ آپ صَلَّا لَیْنَا مِ کَا خدا عَدُو جَلَّ جاکر لڑیں گے۔ بیس کررسولِ اکرم صَلَّا لَیْنَا مِ کَا اللهُ اللهُ عَلَیْمُ کا جَہرہ انور خوشی سے حیک اٹھا۔

(بخاري، كتاب المغازي، باب قول الله تعالى: اذ تستغيثون ركم \_ \_ \_ الخ، ٥/٣، الحديث: ٣٩٥٢)

يًا يُها الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَ ابْتَغُوا اللهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِلُوا يَا يَا يُهَا اللهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِلُوا فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ترجمہ:اے ایمان والو!اللہ سے ڈرواور اس کی طرف وسیلہ ڈھونڈواور اس کی راہ میں جہاد کرواس امید پر کہ تم فلاح پاؤ۔

آیت میں وسیلہ کامعنی ہے ہے کہ ''جس کے ذریعے اللہ تعالی کا قرب حاصل ہو۔ لینی اللہ تعالیٰ کی عبادات جاہے فرض ہوں یانفل،ان کی ادائیگی کے ذریعے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرو۔اور اگر تقویٰ سے مراد فرائض وواجبات کی ادائیگی اور حرام چیزوں کو چھوڑ دینا مراد لیاجائے اور وسیلہ تلاش کرنے سے مُطْلَقاً ہمروہ چیز جواللہ تعالیٰ کے قرب کے حصول کا سبب بنے مراد لی جائے تو بھی درست ہے۔ اللہ تعالیٰ کے انبیاء عَلَیْهِمُ السّاء وُحْبَدُ اللّٰهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِمُ سے محبت، صدقات کی ادائیگی، اللہ تعالیٰ کے محبوب بندوں کی زیارت، دعاکی کثرت، رشتہ داروں سے صلہ رَحمی کرنا اور بکشرت فِر گُرُ اللّٰہ عَزَّو جَلّ میں مشغول رہناو غیرہ بھی اسی عموم میں شامل ہے۔اب معنی بیشرت فِر گُرُ اللّٰہ عَزَّو جَلّ میں مشغول رہناو غیرہ بھی اسی عموم میں شامل ہے۔اب معنی بیہ ہوا کہ ہمروہ چیز جو اللّٰہ تعالیٰ کی بارگاہ کے قریب کردے اسے لازم پکڑ لو اور جو بارگاہ الٰہی سے دور کرے اسے چھوڑ دو۔ (صادی،المائدة، تحت اللّٰہ: ۲۵۵ / ۲۵۵)

# نیک بندول کووسیله بناناجائزہے:

یادر کھئے!رب تعالی کی بارگاہ میں اس کے نیک بندوں کو وسیلہ بنانا، ان کے وسیلے سے دعائیں کرنا، ان کے توسیل سے بارگاہ ربِ قدیر عَدَّوَ جَلَّ میں اپنی جائز حاجات کی سے دعائیں کرنا، ان کے توسیل کے لئے اِلتجائیں کرنانہ صرف جائز بلکہ صحابۂ کرام دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ م کا طریقہ رہا ہے۔ جنانچہ اس سے متعلق یہاں 3روایات ملاحظہ ہوں:

(1) ۔۔ کی بخاری میں حضرت انس رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے کہ جب لوگ قط میں مبتلا ہوجاتے تو حضرت عمر بن خطاب رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ حضرت عباس بن عبدُ المطلب رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کے وسلے سے بارش کی دعاکرتے اور عرض کرتے

''اللّٰهُمَّ إِنَّا كُنَّا تَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِنَبِيِنَا فَتَسْقِيْنَا وَإِنَّا تَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِنَا فَتَسْقِيْنَا وَإِنَّا تَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِينِنَا فَلَسْقِيْنَا ''اے اللّٰد!عَرُّوجَلَّ،ہم تیری بارگاہ میں اپنے نبی مَثَلِّ اللّٰهِ عَرُّاكرتے عصے توتوہم پر بارش برسادیتا تھا اور اب ہم تیری بارگاہ میں اپنے نبی مَثَلِ اللّٰهُ مِلَ اللّٰهِ عَنْهُ كُو وسیلہ بناتے ہیں كہ ہم پر بارش برسا۔ تولوگ سیراب كيے جاتے دَخِی الله تَعَالٰ عَنْهُ كُو وسیلہ بناتے ہیں كہ ہم پر بارش برسا۔ تولوگ سیراب كيے جاتے صفے۔ (بخاری، كتاب الاستقاء، باب سؤال الناس الامام الاستقاء اذا قعطوا، ا/۳۲۸ الحدیث: ۱۰۱۰)

(2)... حضرت اوس بن عبداللد رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ فرماتے ہيں كہ مدين منورہ كے لوگ سخت قط ميں مبتلا ہوگئے توانہوں نے حضرت عائشہ صديقه رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْها سے اس كی شكايت كی۔ آپ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْها نے فرمايا: رسولِ اكرم مَثَّ اللهُ تَعَالَى عَنْها نَوركى طرف غور كرو، اس كے او پر (حصت ميں) ايك طاق آسان كى طرف بنادوحتى كه قبر انور اور آسان كے در ميان حصت نہ رہے ۔ لوگوں نے ايساكيا تو ہم پر اتنى بارش برسى كہ چارہ اُگ گيا اور اونٹ موٹے ہوگئے حتى كہ چر بی سے گويا پھٹ پڑے، تواس سال كانام عَامُ الْقَتُقُ لِيعِيْ بِصِمْن كاسال ركھا گيا۔

(سنن دار مي، باب ماكرم الله تعالى نبيه ـــالخ، ٥٦/١،٥١/ الحديث: ٩٢)

(3) ... بلکہ خود رسول الله صَالِیَّ الله صَالِیَّ الله صَالِیَ الله صَالِح الله تعالیٰ کی بارگاه میں دعاکر نے کی تعلیم ایک صحافی رَضِیَ الله تَعَالٰ عَنْهُ کودی، چینا نچه حضرت عثمان بن صُنیف رَضِیَ الله تَعَالٰ عَنْهُ کودی، الله تَعَالٰ عَنْهُ مِن حاضر ہوکر دعا تَعَالٰ عَنْهُ سے روایت ہے کہ ایک نابین شخص بارگاہِ رسالت سَلَّا اللَّهُ مِن حاضر ہوکر دعا

کے طالب ہوئے توان کو یہ دعا ارشاد فرمائی '' اللّٰهُمَّ اِنِّى اَسْأَلُكَ وَاتَوَجَّهُ اِلَیْكَ بِمُحَمَّدٍ نِی الرَّحْمَةِ یَا مُحَمَّدُ اِنِّی قَدُ تَوَجَّهُتُ بِكَ اِلْ دَبِّی فِی حَاجَتِی هَذِم لِتُقْضَی بِمُحَمَّدٍ نِی الرَّحْمَةِ یَا مُحَمَّدُ اِنِّی قَدُ تَوجَّهُتُ بِكَ اِلْ دَبِّی فِی حَاجَتِی هَذِم لِتُقْضَی اللّٰهُ اَللّٰهُمَّ فَشَفِّهُ وَی ''اے اللّٰہ!عَرَّوجَل ، می ل تجھے سوال کرتا ہوں اور تیری طرف نی رحمت حضرت محمد منافی اللّٰه الله ایموں ،اے محمد! منافی الله ایموں سے میں توجہ کی اللہ عنوجہ ہوتا ہوں ،اے محمد! منافی الله ایموں توجہ کی اللہ ایموں مالی الله ایموں منافی میرے لئے حضور منافی الله ایموں منافی الله ایموں منافی ایموں منافی الله ایموں منافی الله ایموں منافی ایموں منافی الله ایموں منافی ایموں منافی الله ایموں منافی ایموں منافی ایموں منافی الله ایموں منافی منافی ایموں منافی ایموں منافی ایموں منافی مناف

(ابن ماجه، كتاب اقامة الصلاة والسّنة فيها، باب ماجاء في صلاة الحاجة ، ١٥٦/٢، الحديث: ١٣٨٥) ه

نوٹ: جو شخص اس حدیثِ پاک میں مذکور دعا پڑھنا چاہے تواسے چاہئے کہ اس دعامیں ان الفاظ '' یا رُسُول الله '' یا نَبِی الله ''یا '' یا رُسُول الله '' یا نِبی الله ''یا '' یا رُسُول الله ''یا بر کے گئے سورہ فاتحہ کی آیت نمبر کمی تفسیر میں مذکور کلام ملاحظہ فرمائیں۔

## سورة الآنعام

ٱلْكَهُكُ لِللهِ الَّذِي كَلَقَ السَّهُوٰتِ وَ الْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُهْتِ وَ الْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُهْتِ وَ النَّوْرَ فَ أَنْ اللَّهُ النَّوْرَ فَ أَنْ اللَّهُ وَرَا اللَّهُ وَرَا النَّوْرَ فَ أَنْ اللَّهُ وَرَا اللَّهُ وَرَا اللَّهُ وَرَا اللَّهُ وَالْمِرَةِ فِي هُمْ يَعْدِلُوْنَ (1)

ترجمہ: تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں جس نے آسان اور زمین پیدا کئے اور اندھیروں اور نور کو پیدا کیا گھراتے اندھیروں اور نور کو پیدا کیا پھر (بھی) کافرلوگ اپنے رب کے برابر کھہراتے ہیں۔

# براکام کرے اللہ تعالی کی مشیت کی طرف منسوب کرنا:

یہاں ایک بات ذہن نثین رکھیں کہ اگر چہہراچھی بری چیز کو پیدافرمانے والارب تعالی ہے لیکن براکام کرکے تقدیر کی طرف نسبت کرنا اور مشیت ِ الہی کے حوالے کرنا بری بات ہے، بلکہ تھم میہ ہے کہ جواچھا کام کرے اسے اللہ تعالی کی جانب سے کہے اور جوبرائی سرزد ہواسے اپنے نفس کی شامت تصور کرے۔

## شرك كى تعريف:

شرک کی تعریف یہ ہے کہ اللہ عَرَّوَ جَلَّ کے سواکسی غیر کو واجبُ الوجود یا لائقِ عبادت مجھاجائے۔ حضرت علامہ سعدُ الدین تفتازانی دَحْبَهُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ شرک کی حقیقت ان الفاظ میں بیان فرماتے ہیں: ''الْاِشُتَرَا كُ هُوَاثْبَاتُ الشَّبِ يُكِ فِي

الْاُلُوهِيَّةِ بِمَعْنَى وُجُوبِ الْوُجُودِ كَمَا لِلْمَجُوسِ أَوْ بِمَعْنَى اِسْتِحْقَاقِ الْعِبَادَةِ كَمَا لِلْمَجُوسِ أَوْ بِمَعْنَى اِسْتِحْقَاقِ الْعِبَادَةِ كَمَا لِلْمَجُوسِ اَوْ بِمِتَ لَيْنَ مَعْبُود مُولِيَ الْعِبَادَةِ كَمَا لَا لَعْبَدَة فِي اللَّهُ الْوَجُود مَانَ لِينَا جَسِاكُ مَجُوسِيولَ كَاعْقيده ہے يا خداكے سواسى كوعبادت كاحقدار مان لينا جيساكہ بت پرستول كاخيال ہے۔ خداكے سواسى كوعبادت كاحقدار مان لينا جيساكہ بت پرستول كاخيال ہے۔

(شرح عقائد نسفيه، مبحث الافعال كلها بخلق الله تعالى والدليل عليها، ص ٥٨)

اعلی حضرت امام البسنّت امام احمد رضاخان عَکیْهِ دَحْمَهُ الرَّحْمُنُ ارشاد فرماتے ہیں: "آدمی حقیقة کسی بات سے مشرک نہیں ہوتا جب تک غیرِ خدا کو معبود یا ستقل بالذّات و واجبُ الوجود نہ جانے۔ (فتاوی رضویہ، ۲۱/۱۳۱۱)

صدرُ الشریعہ بدرُ الطریقہ مولانامفتی امجد علی اطلمی رَحْبَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں "شرک کے معنی غیرِ خداکوواجبُ الوجودیا تحقِ عبادت جاننا یعنی الوہیت میں دوسرے کوشریک کرنااور یہ کفرکی سب سے بدتر قسم ہے اس کے سواکوئی بات کیسی ہی شدید کفر ہو حقیقة مُشرک نہیں۔(بہار شریعت، حصہ اول، ایمان وکفرکا بیان، ۱۸۳۱)

قُلُ سِيُرُوا فِي الْأَرْضِ ثُمَّ انْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْهُكَذِّبِيْنَ(11)

ترجمہ: تم فرمادو: زمین میں سیر کرو پھر دیکھو کہ جھٹلانے والوں کا کیسا انجام ہوا؟

#### سفرکرے مزارات اولیاء پرجاناجائزہ:

اس آیت سے بہ بھی معلوم ہوا کہ ایمانی قوت حاصل کرنے کے لئے سفر کرنا باعثِ رحمت ہے اور اس آیت سے ان لوگوں کا بھی رد ہوتا ہے جو صرف تین مسجد ول کے علاوہ کسی اور طرف سفر کو مطلقاً ناجائز کہتے ہیں اور اس کی دلیل کے طور پر مسجد ول کے علاوہ کسی اور طرف سفر کو مطلقاً ناجائز کہتے ہیں اور اس کی دلیل کے طور پر بہ حدیث پیش کرتے ہیں، حضرت ابوسعید خدری دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ سے مروی ہے، حضورِ اقدس سَمَّا اللَّهُ عَنَّا اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الله

اس حدیث کامعنی ہے ہے کہ ان مسجد ول کے علاوہ کسی اور مسجد کی طرف اس لئے سفر کر کے جانا کہ وہاں نماز کا ثواب زیادہ ہے ممنوع ہے کیونکہ ان کے علاوہ سب مسجد ول میں نماز پڑھنے کا ثواب برابر ہے۔ اگر اس حدیث کے بیہ معنی کئے جائیں کہ ان تین مسجد ول کے علاوہ کسی اور مسجد کی طرف سفر کرنا حرام ہے یاان تین مسجد ول کے علاوہ کہیں اور سفر کرنا جائز نہیں توبہ حدیث قرآنِ مجید کی اس آیت اور دیگر احادیث کے علاوہ کہیں اور سفر کرنا جائز نہیں توبہ حدیث قرآنِ مجید کی اس آیت اور دیگر احادیث کے بھی خلاف ہوگی ، نیز اس معنی کے حساب سے کہیں کا کوئی سفر کسی مقصد کے لئے سفر جائز نہ ہوگا مثلاً جہاد، طلب علم ، تبلیغ دین ، تجارت ، سیاحت وغیرہ کسی کام کے لئے سفر جائز نہ ہوگا اور بیہ امت کے اجماع کے خلاف ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ سفر کرکے جائز نہ ہوگا اور بیہ امت کے اجماع کے خلاف ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ سفر کرکے

الله تعالیٰ کے محبوب بندول کے مزارات پر جاناممنوع و حرام نہیں بلکہ جائز اور ستحسن

قُلُ لَّا اَقُولُ لَكُمْ عِنْدِئَ خَزَآبِنُ اللهِ وَ لَا اَعُلَمُ الْغَيْبَ وَ لَا اَقُولُ لَكُمْ الْغَيْبَ وَ لَا اَقُولُ لَكُمْ اِنِّى مَلَكَ ۚ - وَنَ اَتَّبِ - عُ إِلَّا مَا يُوْخِي إِلَى اَ اَقُولُ هَلَ اَتُولُ مَلَ يُوْخِي اِلْكَا اللهِ عَلَى الْالْمُعْلَى وَ الْبَصِيْرُ اللهِ اَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ (50)

ترجمہ:۔ (اے حبیب!) تم فرمادو: میں تم سے نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ ہے کہتا ہوں کہ میں خود غیب جان لیتا ہوں اور نہ تم سے ہے خزانے ہیں اور نہ ہے کہتا ہوں کہ میں توصرف اس وحی کا پیرو کار ہوں جو میری میکتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں۔ میں توصرف اس وحی کا پیرو کار ہوں جو میری طرف آتی ہے۔ تم فرماؤ، کیا اندھا اور دیکھنے والا برابر ہوسکتے ہیں ؟ توکیا تم غور نہیں کرتے ؟

## تفسيرن

کفار کاطریقہ تھاکہ وہ رسول اللہ منگالی اللہ منگالی اللہ منگالی اللہ منگالی اللہ منگالی اللہ منگی کہتے کہ آپ رسول ہیں تو ہمیں بہت سی دولت اور مال دے دیجئے تاکہ ہم بھی مختاج نہ ہوں اور ہمارے لئے بہاڑوں کو سوناکر دیجئے ۔ بھی کہتے کہ گرشتہ اور آئدہ کی خبر ریجئے کہ کیا کیا پیش آئے گا؟ تاکہ ہم منافع خبریں سنائے اور ہمیں ہمارے ستقبل کی خبر دیجئے کہ کیا کیا پیش آئے گا؟ تاکہ ہم منافع حاصل کرلیں اور نقصانوں سے بچنے کیلئے جہلے سے انتظام کرلیں۔ بھی کہتے ہمیں

قیامت کا وقت بتادیں کہ کب آئے گی ؟ کبھی کہتے آپ مَنَّالِیَّا کِیْ رسول ہیں جو کھاتے ییتے بھی ہیں اور نکاح بھی کرتے ہیں۔اُن کی اِن تمام باتوں کا اِس آیت میں جواب دیا گیا کہ تمہارا بیہ کلام نہایت بے محل اور جاہلانہ ہے کیونکہ جوشخص کسی چیز کا دعویٰ کرتا ہو اُس سے وہی باتیں دریافت کی جاسکتی ہیں جواُس کے دعوے سے تعلق رکھتی ہوں ، غیرمتعلق باتوں کا دریافت کرنااور اُن کواُس کے دعوے کے خلاف دلیل وججت بنانا انتہادر ہے کی جہالت ہے۔اس لئے ار شاد ہوا کہ آپ صَلَّاتَیْئِمٌ فرماد بیجئے کہ میراد عویٰ بیہ تونہیں کہ میرے پاس اللہ عَزَّوَ جَلَّ کے خزانے ہیں جوتم مجھ سے مال وودلت کا سوال کرواور اگرمیں تمہاری مرضی کے مطابق تمہارادعویٰ بورانہ کروں توتم رسالت کے منکر ہوجاؤ اور نہ میرا دعویٰ ذاتی غیب دانی کاہے کہ اگر میں تمہیں گز ہتہ یا آئندہ کی خبریں نہ بتاؤں تومیری نبوت ماننے میں بہانہ کر سکو۔ نیز نہ میں نے فرشتہ ہونے کا دعویٰ کیا ہے که کھانا پینااور نکاح کرنا قابل اعتراض ہو توجن چیزوں کا دعویٰ ہی نہیں کیا، اُن کاسوال کرنا ہی بے موقع محل ہے اور ایسے سوال کو بوراکرنا بھی مجھ پر لازم نہیں۔ میرا دعویٰ تونبوت ورسالت کاہے اور جب اس پر زبر دست دلیلیں اور قوی بڑیانیں قائم ہو چکیں توغیر متعلق باتیں پیش کرنا کیا معنی رکھتاہے۔

# نبي كريم مَنْ عَلَيْهِم كَ عَلَم غيب كا أكار كرنے والوں كارد:

اس سے صاف واضح ہو گیا کہ اس آیتِ کریمہ کو تاجدارِ رسالت صَلََّاللّٰهُ مِنْ کَمَ عَیب

پرمطلع کئے جانے کی نفی کے لئے سند بناناایساہی بے محل ہے جیسا کفار کاان سوالات کو انکار نبوت کی د ستاویز بنانا بے محل تھا۔ مذکورہ بالاکلام کو پڑھنے کے بعداب دوبارہ آیت کاتر جمہ پیش کیا جاتا ہے ،اسے پڑھیں اور غور کریں کہ کیا واقعی آیت میں یہی بیان نہیں کیا گیا ، فرمایا: (اے حبیب!) تم فرمادو: میں تم سے نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ بیہ کہتا ہوں کہ میں خود غیب جان لیتا ہوں اور نہ تم سے بیہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں۔میں توصرف اس وحی کا پیرو کار ہوں جو میری طرف آتی ہے اوریہی نبی کا کام ہے لہٰذا میں تہہیں وہی دوں گاجس کی مجھے اجازت ہوگی اور وہی بتاؤں گا جس کی اجازت ہوگی اوروہی کرول گاجس کا مجھے حکم ملا ہو۔ اس آیت سے حضور پر نور مَنْاَلَیْا بِلِمِ کے علم عطائی کی نفی کسی طرح مراد ہی نہیں ہوسکتی کیونکہ اس صورت میں آیتوں میں تعارض کا قائل ہونا پڑے گااور وہ بالکل باطل ہے۔(خازن،الانعام، تحت الآیة: ٠٤/٢/٥٠، مدارك، الانعام، تحت الآية: ٠٤، ص٣٢٢، جمل، الانعام، تحت الآية: ٣٥٣/٢،٥٠، ملتقطاً\_)

علامہ نظام الدین حسن بن محمہ نیشا بوری دَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَکَیْدِ اسی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں "ارشاد ہواکہ" اے نبی !فرمادو کہ میں تم سے نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں "یہال یہ نہیں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے خزانے میرے پاس نہیں (بلکہ یہ فرمایا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں) نہیں (بلکہ یہ فرمایا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں) تاکہ معلوم ہوجائے کہ اللہ تعالیٰ کے خزانے حضورِ اقدس مَلَّى اللَّهُ عَلَیْ اللہ علی مگر

حضور پر نور مَنَّ الْفَيْنَمُ الوگوں سے ان کی سمجھ کے قابل باتیں فرماتے ہیں (اس لئے آپ مئی اللہ فی اسے ایسافر مایا) اور وہ خزانے "تمام اشیاء کی حقیقت و ماہیت کاعلم "ہیں، حضورِ اکرم مَنَّ النَّیْمُ نے اس کے ملنے کی دعا کی اور اللہ تعالی نے قبول فرمائی۔ پھر فرمایا "میں نہیں جانتا یعنی تم سے نہیں کہتا کہ مجھے غیب کاعلم ہے، ورنہ حضورِ اقدس مَنَّ النَّیْمُ آتِ و شعر ناتا بین تم سے نہیں کہتا کہ مجھے غیب کاعلم ہے، ورنہ حضورِ اقدس مَنَّ النَّیْمُ آتِ فود فرماتے ہیں "مجھے ماکان و ما یکون کاعلم ملا یعنی جو پچھ ہوگرز را اور جو پچھ قیامت تک ہونے والا ہے سب کاعلم مجھے عطاکیا گیا۔ (تفیر نیشا پوری، الانعام، تحت الآیہ: ۸۳/۵۰۰) وَ اِذَا رَآئِیتَ النَّیْنَ یَکُوْ ضُونَ فِیُّ الْیَتِنَا فَاعْرِضُ عَنْهُمُ حَتَّی وَ اِذَا رَآئِیتَ النَّیْنَ یَکُوْ ضُونَ فِیُّ الْیتِنَا فَاعْرِضُ عَنْهُمُ حَتَّی وَ اِنْکُا یَنْسِیکَنَّ کَ الشَّیْطُنُ فَلَا یَکُو ضُوا فِیُ کُونِ النَّیْکِیْنَ (68)

ترجمہ: اور اے سننے والے! جب توانہیں دیکھے جو ہماری آیتوں میں بیہودہ گفتگوکرتے ہیں توان سے منہ پھیر لے جب تک وہ کسی اور بات میں مشغول نہ ہوجائیں اور اگر شیطان تمہیں بھلا دے تویاد آنے کے بعد ظالموں کے پاس نہ بیڑھ۔

# بدمذه ہوں کی محفلوں میں جانے اور ان کی تقاریر سننے کا شرعی حکم:

اس آیت سے معلوم ہواکہ بے دینوں کی جس مجلس میں دین کا احترام نہ کیاجا تا ہو مسلمان کووہاں بیٹھنا جائز نہیں۔اس سے بیر بھی ثابت ہو گیا کہ کفار اور بے دینوں کے البتہ علاء جو ان بد مذہبوں کارد کرنے کیلئے جاتے ہیں وہ اِس علم میں داخل نہیں۔ یادرہ کے کہ بدمذہبوں کی محفل میں جانااوران کی تقریر سنناناجائزو حرام اوراپنے آپ کو بدمذہبی و گراہی پر پیش کرنے والاکام ہے۔ ان کی تقاریر آیاتِ قرآنیہ پر شمتل ہوں خواہ احادیثِ مبازکہ پر، اچھی باتیں چننے کا زغم رکھ کر بھی انہیں سننا ہر گرنجائز نہیں۔ عین ممکن بلکہ اکثر طور پر واقع ہے کہ گراہ شخص اپنی تقریر میں قرآن و حدیث کی شرح و وضاحت کی آڑ میں ضرور کھی باتیں اپنی بدمذہبی کی بھی ملادیاکرتے ہیں، اور قوی خدشہ بلکہ وقوع کا مشاہدہ ہے کہ وہ باتیں تقریر سننے والے کے ذہن میں راسخ ہوکر دل میں گھر کر جاتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ گراہ و بے دین کی تقریر و گفتگو سننے والا عموماً خود بھی گراہ ہو جاتا ہے۔ ہمارے اسلاف اپنے ایمان کے بارے میں بے حد مختاط ہواکرتے سے ، لہذا باوجودیہ کہ وہ عقیدے میں انتہائی مشقبات و پختہ ہوتے پھر بھی وہ کسی صفح ، لہذا باوجودیہ کہ وہ عقیدے میں انتہائی مشقبات و پختہ ہوتے پھر بھی وہ کسی

بدمذہب کی بات سننا ہر گزگوارانہ فرماتے سے اگرچہ وہ سوباریقین دہانی کراتا کہ میں صرف قرآن و حدیث بیان کروں گا۔ چپانچہ اعلیٰ حضرت، امام اہلسنّت، مولانا شاہ امام اہلسنّت، مولانا شاہ امام احمد رضاخان دَحْبَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ اس بارے میں اسلاف کاعمل نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''سیدناسعید بن جبیر شاگر دِعبدالله بن عباس دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْهُمُ اکوراستہ میں ایک بدمذہب ملا۔ کہا، کچھ عرض کرنا چاہتا ہوں۔ فرمایا، میں سننانہیں چاہتا۔ عرض کی ایک کلمہ۔ اپناانگو شاچھنگلیا کے سرے پررکھ کر فرمایا، ''وَلاَنِصْفَ کَلِمَةٍ ''آدھا لفظ بھی نہیں۔ لوگوں نے عرض کی اس کاکیاسب ہے۔ فرمایا، بیدان میں سے ہے لینی گفراہوں میں سے ہے۔ فرمایا، بیدان میں سے ہے لینی گراہوں میں سے ہے۔

مَثَلَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا لَا يُضِلُّونَكُمْ وَلَا يَفْتِنُونَكُمْ "ان (بدفد مبول) سے دور رمواور انھیں اپنے سے دور کرو، کہیں وہ تمہیں گمراہ نہ کردیں، کہیں وہ تمہیں فتنہ میں نہ ڈال دیں۔ دیکھو! نجات کی راہ وہی ہے جو تمہارے ربءَ وَدَ جَلَّ نے بتائی،

"فَلَا تَقْعُلُ بَعُلَا اللِّ كُرى مَعَ الْقَوْمِ الظّٰلِمِينَ" (انعام: ١٨) يادآئ برياس نه بيرط ظالمول كـ

بھولے سے ان میں سے کسی کے پاس بیٹھ گئے ہو تو یاد آنے پر فوراً کھڑے ہو جاؤ۔ (فتادی رضویہ،۱۰۷/۱۵۰)

ۅٙٳۮ۬ڡۜٵڶٳڹڒۿؚؽؗؗؗؗؗۄؙڔڵڔؚؽٶؚٵڒؘۯٵؾؾۜڿؚۮؙٵڞڹٵڡٵٳڸۿڐؘۧۦٳڹۣۨٵڒٮڰ ۅؘڡٞٶٛڡٙڰڣٛڞڵڸڞؖۑؚؽڹۣ(74)

ترجمہ: اور یاد کروجب ابراہیم نے اپنے باپ آزر سے فرمایا، کیاتم بتوں کو (اپنا)معبود بناتے ہو۔ بیٹک میں تمہیں اور تمہاری قوم کو کھلی گمراہی میں دیکھ رہاہوں۔

یہ آیت مشرکینِ عرب پر جمت ہے جو حضرت ابراہیم عَکَیْدِ الصَّلوةُ وَالسَّلَامِ کُو قابِلِ تَعْظیم جانتے تھے اور اُن کی فضیلت کے معترف تھے انہیں دکھایا جاتا ہے کہ حضرت ابراہیم عَکَیْدِ الصَّلوةُ وَالسَّلَامِ بِت پرستی کوکتنا بڑا عیب اور گمراہی بتاتے ہیں اور السِّن جہارار سے فرمار ہے ہیں کہ کیاتم بتوں کواپنا معبود بناتے ہو؟ بیشک میں تمہیں اور

تمهاری قوم کو کھلی گراہی میں دیکھ رہا ہوں۔ تو جب حضرت ابراہیم عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ بَتُول سے اس قدر نفرت کرتے ہیں تواے اہلِ مکہ!اگرتم ابراہیم عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ بَول سے اس قدر نفرت کرتے ہیں تواے اہلِ مکہ!اگرتم ابراہیم عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ كُومانتے ہوتوتم بھی بت پرستی جھوڑ دو۔

## آزر حضرت ابرائيم عَلَيْهِ الصَّلَّوةُ وَالسَّلَام كَا يَجِياتُهَا يَابِابِ:

یہاں آیت میں آزر کیلئے ''آب'' کا لفظ ذکر کیا گیا ہے۔ اس کا ایک معنی ہے ''باپ''اور دوسرامعنی ہے ''باپ''اور دوسرامعنی ہے ''چچا''اور یہاں اس سے مراد چچاہے، جیساکہ قاموس میں ہے: آزر حضرت ابراہیم عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کے چیاکانام ہے۔

(القاموس المحيط، باب الراء، فصل الهمزة، ١/١٩٩٨، تحت اللفظ: الازر)

اور امام جلال الدین سیوطی رَخْمَةُ اللهِ تَعَالیْ عَلَیْهِ نَعْ اللَّهُ اللَّهُ الْحَنْفَاء "میں بھی ایسا ہی لکھا ہے۔ نیز چچا کوباپ کہنا تمام ممالک میں معمول ہے بالخصوص عرب میں اور قرآن و حدیث میں بھی چچا کوباپ کہنے کی مثالیں موجود ہیں ، جبیباکہ قرآنِ کریم میں ہے

" نَعُبُلُ اِلْهَكَ وَ اِلْهَ ابَآبِكَ اِبُرْهِمَ وَ اِسْمُعِيْلَ وَ اِسْحُقَ اِلْهَا وَ السَّحْقَ اِلْهَا وَا

ترجمۂ کنزُالعِرفان:ہم آپ کے معبود اور آپ کے آباؤ و اجداد ابراہیم اور اساعیل اور اسحاق کے معبود کی عبادت کریں گے جوایک معبودہے۔ اس میں حضرت المعیل عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کو حضرت یعقوب عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کو حضرت یعقوب وَالسَّلَام کے آباء میں ذکر کیا گیا ہے حالانکہ آپ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام حضرت یعقوب عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے چَها ہیں۔ اور حدیث شریف میں ہے، نبی اکرم صَّلَّا تَّیْنِم نِ اللَّه اللَّه اللَّه وَالسَّلَام کے چَها ہیں۔ اور حدیث شریف میں ہے، نبی اکرم صَّلَاتُهُم نِ اللَّه اللَّهُ ال

لَا تُلُرِكُهُ الْاَبْصَارُ ْ-وَهُوَ يُلُرِكُ الْاَبْصَارَ ۚ-وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْخَبِيُرُ(103)

ترجمہ: آنکھیں اس کا احاطہ نہیں کر سکتیں اور وہ تمام آنکھوں کا احاطہ کئے ہوئے ہوئے ہے اور وہ بی ہرباریک چیز کوجاننے والا، بڑاخبر دار ہے۔

اِس آیت کا مفہوم مجھنا نہایت ضروری ہے کیونکہ عقائد کے متعلق بہت سے مسائل کادارومداراِسی پرہے۔

#### آخرت میں الله تعالی کے دیدار سے متعلق اہلست کاعقیدہ:

یاد رکھیں کہ اہلِ سنت کا عقیدہ یہ ہے کہ مومنوں کو آخرت میں اللہ تعالیٰ کا دین دیار ہوگا۔ اہلِ سنت کا یہ عقیدہ قرآن و حدیث، اجماعِ صحابہ اور اکابر بزرگانِ دین کے کثیر دلائل سے ثابت ہے۔

دیدارِ الٰہی کے قرآنِ پاک سے تین دلائل:

(1)...ارشادِ باری تعالی ہے:

"وُجُوُ گُنَّةُ مَبِنٍ تَاْضِرَ گُنُّ (۲۲) إلى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ " (القيامه: ۲۳،۲۲) ترجمهُ كُنُرُ العِرفان: پچھ چېرے اس دن ترو تازه ہوں گے ، اپنے رب کو دیکھتے ہوں گر

(2)...الله عَزَّو جَلَّ نِي ارشاد فرمايا:

﴿لِلَّذِيْنَ آحُسَنُوا الْحُسْنِي وَزِيَاكَةٌ ، (يونس:٢٦)

ترجمۂ کنزُ العِرفان: بھلائی والول کے لئے بھلائی ہے اور اس سے بھی زائد۔ صحاح ستہ کی بہت حدیثیں میہ ثابت کرتی ہیں کہ اس آیت میں زیادت سے دیدارِ

الہی مراد ہے۔

(3)... حضرت موسی عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ نَے اللّه عَرُوجَلَّ کی بارگاہ میں عرض کی ' دُبِّ اَدِیْ اَنْظُرُ اِلَیْكَ " اے میرے رب مجھے اپنا دیدار دکھا کہ میں مجھے دیکھوں۔ اس پر انہیں جواب ملا ' کُنْ تَوْلِیْ " تو مجھے ہر گرنہ دیکھ سکے گا۔ (اعراف: ۱۲۳۳) اس آیتِ مبارکہ میں اللّه تعالی نے یہ نہیں فرمایا کہ میرا دیدار ناممکن ہے کیونکہ حضرت موسی عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ عارِف باللّه ہیں ، اگر دیدارِ اللی ممکن نہ ہوتا تو آپ ہر گر سوال نہ فرماتے ، اس سے ثابت ہوا کہ دیدارِ اللی ممکن ہے۔

#### دیدار الی کے احادیث سے 3 ولائل:

احادیث بھی اسبارے میں بکثرت ہیں،ان میں سے 3 احادیث درج ذیل ہیں:

(1) مسلم شریف کی حدیث میں ہے کہ جنتیوں کے جنت میں داخل ہونے کے بعد اللہ تعالی فرمائے گا 'کمیاتم چاہتے ہو کہ تم پراور زیادہ عنایت کروں؟ وہ عرض کریں گے: یارب!عَرْق کیا تونے ہمارے چرے سفید نہیں گئے؟ کیا تونے ہمیں جنت میں داخل نہیں فرمایا؟ کیا تونے ہمیں دوزخ سے نجات نہیں دی؟ رسولُ اللہ صَالَّا اللَّهِ عَلَیْاً اللہ صَالَّا اللَّهِ عَلَیْاً اللهِ عَلَیْاً اللهِ عَلَیْاً اللهِ الله

(2)... حضرت جریر بن عبدالله دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ فرماتے ہیں "ہم سرورِ کائنات مَثَلَّا اللهِ عَنْهُ فرماتے ہیں "ہم سرورِ کائنات مَثَلَّا اللهِ عَنْهُ فرماتے ہیں اللہ کا میں حاضر سے کہ رات کے وقت آپ مَثَلِّا اللهِ عَنْهُ عَلَیْ اللهِ عَالَمَ عَلَیْ اللهِ عَنْهُ مَواور اسے فرمایا: "عنقریب تم اپنے رب عَزْدَ جَلَّ کو دیکھو گے جیسے اس چاندکو دیکھتے ہواور اسے دیکھنے میں کوئی دقت محسوس نہ کروگے۔

(بخارى، كتاب مواقيت الصلاة ، باب فضل صلاة العصر ، ۲۰۱۱ الحديث: ۵۵۴)

(3)... حضرت ابوہریرہ دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، صحابُ کرام دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ مِن مِن عَنْهُ مِن مِن مِن مِن الله تَعَالیٰ عَنْهُ مِن مِن مِن مِن اللهِ عَرْدَ جَلَّ کُو عَنْهُ مِن مِن مَن مَن مَن اللهِ عَرْدَ جَلَّ کُو دیکھنے میں دیکھیں گے ؟ ارشاد فرمایا: کیا دو پہر کے وقت جب بادل نہ ہوں توسورج کو دیکھنے میں

تمہیں کوئی تکلیف ہوتی ہے؟ عرض کی: نہیں۔ ارشاد فرمایا: چودھویں رات کو جب بادل نہ ہول تو کیا تمہیں چاند دیکھنے سے کوئی تکلیف ہوتی ہے؟ صحابۂ کرام دَخِی الله تَعَالی عَنْهُم نے عرض کی: نہیں ، ارشاد فرمایا: اس ذات کی قسم! جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے، تمہیں اپنے رب عَزَّوجَلَّ کو دیکھنے میں صرف اتن تکلیف ہوگی جتنی تکلیف تم کوسورج یا چاند دیکھنے سے ہوتی ہے۔

(مسلم، كتاب الزهدوالر قائق، ص١٥٨٤، الحديث: ١٦ (٢٩٦٨)

ان دلائل سے ثابت ہوگیا کہ آخرت میں مؤمنین کے لئے دیدارِ الہی شرع میں ثابت ہے اور اس کا انکار گمراہی۔ گمراہ لوگ اِس آیت کے ذریعے اللہ عَوَّوَجَلَّ کے دیدار کا انکار کرتے ہیں ،ہم یہاں آیت کا مفہوم بیان کرتے ہیں اس سے سارا معاملہ واضح ہوجائے گا۔ آیت کے مفہوم کو کافی آسان کیا ہے لیکن پھر بھی اسے مکمل طور پر علاء ہی سمجھ سکتے ہیں لہذا عوام کی خدمت میں یہی عرض ہے کہ او پر تک جو بیان ہوا وہی ان کیلئے کافی ہے اور نیچے کی بحث پر زیادہ دماغ نہ لڑائیں اور اگر ضرور ہی سمجھنا ہے تو کسی صحیح العقیدہ ، ماہر سنی عالم سے سمجھیں۔

# آيت "لاتُدرِكُهُ الْاَبْصَارُ "كامفهوم:

اِدراک کے معلیٰ ہیں کہ دکیھی جانے والی چیز کی تمام طرفوں اور حدول پر واقف ہوناکہ یہ چیز فلاں جگہ سے شروع ہوکر فلال جگہ ختم ہوگئ جیسے انسان کوہم کہیں کہ سر

سے شروع ہوکر پاؤں پرختم ہو گیا،اِسی کواحاطہ (گھیراؤ) کہتے ہیں۔اِدراک کی یہی تفسیر حضرت سعید بن مسییب اور حضرت عبدالله بن عباس رضی الله تعالی عَنْهُها سے منقول ہے اور جمہور مفسرین اِدراک کی تفسیر احاطہ سے فرماتے ہیں اور اِحاطہ اسی چیز کا ہوسکتا ہے جس کی حدیں اور جہتیں ہوں۔اللہ تعالیٰ کے لئے حداور جہت محال ہے تو اس کاادراک واحاطہ بھی ناممکن ۔ یہی اہلِ سنت کامذ ہب ہے۔خارجی اور معتزلہ وغیرہ گمراہ فرقے اِدراک اور رُویت میں فرق نہیں کرتے، اس لئے وہ اس گمراہی میں مبتلا ہوگئے کہ انہوں نے دیدارِ الٰہی کو محال عقلی قرار دے دیا، حالانکہ اگریہ کہا جائے کہ اللہ عَزَّوَ جَلَّ كُودِ مَكِيمانَهِ بِينِ جاسكَتا تُواس سے بيدلازم آتا ہے كہ اللّٰد عَزَّوَ جَلَّ كُوجانا بھى نہيں جاسكتا اور جیسے کائنات میں موجود تمام چیزوں کے برخلاف کیفیت وجہت کے بغیر اللہ عَزَّوَ جَلَّ كُوجِانا جاسكتا ہے ایسے ہی دیکھا بھی جاسکتا ہے کیونکہ اگر دوسری موجودات بغیر کیفیّت وجہت کے دکیھی نہیں جاسکتیں توجانی بھی نہیں جاسکتیں۔اس کلام کی بنیادیہ ہے کہ دیکھنے کے معنی پیرہیں کہ بصر ( دیکھنے کی قوت )کسی شے کو جیسی وہ ہووییا جانے توجو شے جہت والی ہوگی،اس کا دیکیھا جانا جہت میں ہو گا اور جس کے لئے جہت نہ ہوگی اس کادیکھاجانابغیرجہت کے ہوگا۔

وَ لَوُ اَنَّنَا نَزَّلْنَاْ اِلَيْهِمُ الْمَلْيِكَةَ وَ كَلَّمَهُمُ الْمَوْتَى وَ حَشَرْنَا عَلَيْهِمُ الْمَوْتِي وَ حَشَرْنَا عَلَيْهِمُ كُلَّ آنَ يَّشَآءَ اللهُ وَ عَلَيْهِمْ كُلَّ آنَ يَّشَآءَ اللهُ وَ

# ل-كِتَّاكُثَرَهُمۡ يَجۡهَلُوۡنَ(111)

ترجمہ: اور اگر ہم ان کی طرف فرشتے اُتار دیتے اور مردے ان سے باتیں کرتے اور ہم ہر چیزان کے سامنے جمع کردیتے جب بھی وہ ایمان لانے والے نہ تھے مگریہ کہ خدا جا ہتا لیکن ان میں اکثرلوگ جاہل ہیں۔

# الله تعالى كى مشيت سے متعلق دواہم مسائل:

اس مقام پر دواہم مسائل ذہن نشین رکھیں:

(1)...الله تعالی نے اس کائنات کو پیدا فرمایا اور جیسا ہونے والا تھا اور جیسا کوئی کرنے والا تھا وہ سب الله تعالی کے علم ازلی میں تھا اور اس نے وہی لکھ دیا، توبیہ نہیں کہ جیسا اس نے لکھ دیا، توبیہ نہیں کہ جیسا اس نے لکھ دیا، اس نے لکھ دیا، ویسا ہم کوکرنا پڑتا ہے بلکہ جیسا ہم کرنے والے تھے ویسا اس نے لکھ دیا، زید کے ذمیے برائی لکھی اس لئے کہ زید برائی کرنے والا تھا اگر زید بھلائی کرنے والا ہوتا تووہ اس کے لئے بھلائی لکھتا تو اللہ تعالی کے علم یا اس کے لکھ دینے نے کسی کو مجبور نہیں کر دیا۔

(2)... یہ درست ہے کہ بندوں کے تمام افعال اللہ تعالی کے ارادہ،اس کی مشیت اور اس کی قضاء سے وجود پذیر ہوتے ہیں لیکن قادر وقد بررب عَرَّوَ جَلَّ نے انسان کو پتھر اور دیگر جمادات کی طرح بے بس، مجور اور بالکل بے اختیار نہیں بنایا بلکہ اسے ایک قسم کا اختیار دیا ہے کہ کوئی کام چاہے توکرے، چاہے نہ کرے اور اس کے ساتھ عقل بھی دی

ہے کہ اپنابر ابھلا، نفع و نقصان پہچان سکے، پھر نیکی یابدی، اچھائی یابرائی میں سے جس کام کو اختیار کرتا ہے اللہ تعالی اس کی قوت اس انسان میں پیدا فرما دیتا ہے اور اسی اختیار کے اعتبار سے وہ جزاو سزا کاستحق قرار پاتا ہے۔ اگر انسان نیکی یا بدی، اچھائی یا برائی پر کوئی اختیار ہی نہیں رکھتا تو انبیاءِ کرام عَلَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کو ہدایت کے لئے مبعوث فرمانا، انسان کو احکام کام کُلَّف کرنا اور اسے اس کے اعمال کی جزاء و سزا دینا سب بے معنی اور عبث ہوجائے گا اور اللہ تعالی کا کوئی کام عبث نہیں ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ ایمان وہی لائیں گے جن کے ایمان کا اللہ تعالی ارادہ فرمائے گا اور کفروہی کریں گے جن کے ایمان کا اللہ تعالی ان کے کفر کا اس لئے ارادہ فرمائے کہ وہ کفر کو اختیار کرتے ہیں۔

وَمَالَكُمُ اللَّ تَأْكُلُوا مِعَاذُ كِرَ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ وَ قَلْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَ قَلْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا أَنْ عُلِيرً وَتُمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَا عَلَّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ ولّهُ وَلّهُ وَل اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ ولّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلّمُ اللّهُ ول

تیرارب حدسے بڑھنے والوں کو خوب جانتا ہے۔ حلال وحرام چیزوں کے متعلق نہایت اہم اصول:

اس سے معلوم ہواکہ قانون ہے ہے کہ حرام چیزوں کا مفصل ذکر ہوتا ہے اور جس چیز کو حرام نہ فرمایا گیا ہووہ حلال ہے۔ حرام چیزوں کا تفصیلی بیان متعدّد سور توں میں اور سر کارِ دوعالم مُنَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ مُنْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَا اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ مَا اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰ

## حلال چیزیں حرام قرار دینے والوں کونصیحت:

اس آیتِ کریمہ کو پڑھ کر وہ لوگ غور کریں جواپنی نفسانی خواہشات کی وجہ سے چیزوں کو حرام یا حلال قرار دے کر گمراہ کرتے ہیں ، شریعت سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہوتااسی طرح ان حضرات کو بھی غور کرنے کی حاجت ہے جواس جانور کو حرام کی صف میں داخل کر دیتے ہیں کہ جسے ذرج کرتے وقت اللہ تعالیٰ کانام لے کر ذرج کیا گیا اور اس سے مقصود کسی ولی یا بزرگ کو تواب پہنچانا تھا۔

اس آیتِ مبار کہ سے ان لوگوں کو بھی ڈرنا چاہیے جو بغیر علم محض اپنی رائے سے حرام وحلال کاغلط فتویٰ دیتے ہیں۔

وَإِذَا جَاءَةُ هُمُ ايَةٌ قَالُوالَنَ نُّوْمِنَ حَتَّى نُوُتِي مِثْلَمَا اُوْتِيَ رُسُلُ اللهِ حَمَا اللهُ اعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ - سَيُصِيْبُ الَّذِينَ

# آجُرَمُوْا صَغَارٌ عِنْكَ اللهِ وَ عَنَابٌ شَدِيْكُ بِمَا كَانُوُا يَمْكُرُوْنَ(124)

ترجمہ: اور جب ان کے پاس کوئی نشانی آئے تو کہتے ہیں کہ ہم ہر گزائیان نہ لائیں گے جب تک ہمیں بھی ویباہی نہ ملے جیبااللہ کے رسولوں کو دیا گیا۔ اللہ اسے خوب جانتا ہے جہاں وہ اپنی رسالت رکھے۔ عنقریب مجرموں کو اللہ ان کے مکرو فریب کے بدلے میں اللہ کے ہاں ذلت اور شدید عذاب بہنچ گا۔

## عقیدہ نبوت کے بارے میں چنداہم باتیں:

اس سے معلوم ہوا کہ نبوت کا چناؤ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہے۔ اعمال، قومیت یا مال کی وجہ سے نبوت نہیں ملتی۔ عقیدہ نبوت سے متعلق چند اہم باتیں یاد رکھنے کی ہیں:

# (1)... نبوت کوکسی ماننے والے کا نثر عی حکم

نبوت کسی نہیں کہ آدمی عبادت وریاضت کے ذریعے کوشش کرکے اسے حاصل کر سکے بلکہ محض اللہ تعالیٰ کی عطاہے کہ جسے جا ہتا ہے اسے اپنے فضل سے نبوت عطا فرما تا ہے، ہال دیتا اسی کوہے جسے اس عظیم منصب کے قابل بنا تا ہے، جو نبوت کا منصب ملنے سے پہلے ہر طرح کے برے اور مذموم اخلاق سے پاک اور اچھے اور

قابلِ تعریف تمام اخلاق سے مزین ہوکر ولایت کے جملہ کدارج طے کر جکتا ہے، اور اپنے نسب وجسم، قول وفعل، حرکات وسکنات میں ہرایسی بات سے پاک وصاف ہوتا ہے جو باعثِ نفرت ہو، اُسے عقلِ کامل عطاکی جاتی ہے، جو اور وں کی عقل سے بدر جہا زائد ہے، کسی حکیم اور کسی فلسفی کی عقل اُس کے لاکھویں حصہ تک نہیں پہنچ سکتی ۔ اور جو اِسے کسبی مانے کہ آدمی اپنچ سکتا ہے، کافر ہے۔

(2)...نبی سے نبوت کا زوال ممکن ماننے کا شرعی حکم جوشخص نبی سے نبوت کا زوال ممکن مانے وہ کا فرہے۔

(3)...امامول كوانبياء عَلَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كَي طرح معصوم سَجِهَنِ كَاشْرَعَي حَكَم

نی کا معصوم ہونا ضروری ہے اور یہ عصمت نبی اور فرشتے کا خاصہ ہے کہ نبی اور فرشتے کا خاصہ ہے کہ نبی اور فرشتہ کے سواکوئی معصوم نہیں۔ امامول کو انبیاء عَکینہ ہم الصَّلوةُ وَالسَّلاَ مرکی طرح معصوم شہری اللہ تعالیٰ کی سمجھنا گمراہی و بد دینی ہے۔ عصمتِ انبیاء کے یہ معنی ہیں کہ اُن کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے حفاظت کا وعدہ ہو دیا، جس کے سبب اُن سے گناہ کاصادر ہونا شرعًا محال ہے ، جبکہ ائمہ و اکابر اولیا کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے حفاظت کا کوئی وعدہ نہیں ، ہال اللہ عَزَّو جَلَّ اُخیس محفوظ رکھتا ہے کہ اُن سے گناہ ہو تا نہیں اور اگر ہو تو شرعًا محال بھی نہیں۔ نہیں۔

(4) انبیاء عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ شَرک و کفراور ہرایسے کام سے جولوگوں کے لیے باعثِ نفرت ہو، جیسے جھوٹ، خیانت اور جہل وغیرہ مذموم صفات سے، نیزایسے افعال سے جو وجاہت اور مُروِّت کے خلاف ہیں، نبوت سے بہلے اور نبوت کے بعد بالا جماع معصوم ہیں اور کبیرہ گناہوں سے بھی مطلقاً معصوم ہیں اور حق بیہ کہ جان بوجھ کرصغیرہ گناہ کرنے سے بھی نبوت سے بہلے اور نبوت کے بعد معصوم ہیں۔ بوجھ کرصغیرہ گناہ کرنے سے بھی نبوت سے بہلے اور نبوت کے بعد معصوم ہیں۔ (بہار شریعت، حصداول، عقائد متعلقہ نبوت، ۳۹-۳۹، طفقاً)

نوٹ: مزید تفصیل کے لئے بہار شریعت جلد ا کے پہلے جھے کا مطالعہ سیجئے۔
اِنَّ الَّذِینَ فَرَّ قُوْا دِیْنَہُمْ وَ کَانُوْا شِیعًا لَّسْتَ مِنْہُمْ وَیْ شَیْءِ ہُ۔
اِنِّ الَّذِینَ فَرَّ قُوْا دِیْنَہُمْ وَ کَانُوا شِیعًا لَّسْتَ مِنْہُمْ وَیْ شَیْءِ ہُ۔
اِنِّمَا اَمُرُهُمُ وَالِی اللّٰہِ ثُمَّ یُنَبِّہُمُ مُریماً کَانُوا یَفْعَلُون (159)
ترجمہ: بیشک وہ لوگ جنہوں نے اپنے دین کے ٹلڑے ٹلڑے کردیے اور خود مختلف گروہ بن گئے اے حبیب! آپ کا ان سے کوئی تعلق نہیں ۔ ان کا معاملہ صرف اللّٰد کے حوالے ہے پھر وہ انہیں بتادے گا جو پچھ وہ کیا کرتے معاملہ صرف اللّٰد کے حوالے ہے پھر وہ انہیں بتادے گا جو پچھ وہ کیا کرتے

اپنا دین گلڑے گلڑے کرنے والوں سے کون لوگ مراد ہیں ، اس بارے میں مفسرین کے مختلف اقوال ہیں ، ان میں سے دو قول درج ذیل ہیں:

(1)... حضرت عبدالله بن عباس رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُمَا فرماتے ہیں "ان لوگول سے

## مرادیہودی اور عیسائی ہیں۔

#### فرقه بندی کاسبب اور حق پر کون؟

حضرت عبداللہ بن عباس رَخِیَ الله تَعَالی عَنْهُ بَا فرماتے ہیں ''اس آیت میں اللہ تعالی عنْهُ بَا فرماتے ہیں ''اس آیت میں اللہ تعالی نے مسلمانوں کو جماعت کے ساتھ وابستہ رہنے کا حکم دیا ہے اور انہیں اختلاف اور فرقہ بندی سے منع فرمایا ہے اور بیہ خبر دی ہے کہ ان سے جہلے لوگ اللہ عَزَّوَ جَلَّ کے دین میں جھکڑنے کی وجہ سے ہلاک ہوگئے۔

(تفسيرابن ابي حاتم، الانعام، تحت الآية: ١٣٣٠/٥،١٥٩)

خلاصہ یہ کہ اس آیت میں مسلمانوں کو ایک نظریے پر متفق ہونے، دین میں فرقہ بندی اور ہدعات اختیار کرنے سے بیچنے کی تعلیم دی گئی ہے۔ فی زمانہ بعض لوگ یہ سوال کرتے ہیں کہ اسلام میں فرقہ بندی کیوں ہے اور ان میں حق پر کون ہے؟ اس سلسلے میں چند باتیں ذہن نشین کر لیجئے، اِنْ شَآءَ اللّٰہ! آپ پر خود ہی واضح ہوجائے گاکہ فرقہ بندی کا اصل سبب کیا ہے اور مختلف فرقوں میں سے حق پر کونسافرقہ ہے کہاں بات: یہ امت بھی گراہی پر جمع نہ ہوگی۔ حضرت انس دَخِیَ الله تَعَالٰ عَنْهُ سے روایت ہے، تاجد ارِ رسالت مَلَّ اللَّهِ اِللَّهُ فِي اللَّهُ وَاللَّهُ مَلَ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّ

(ابن ماجه، كتاب الفتن، باب السواد الأظمى ٢٠/٧/٣، الحديث: ٣٩٥٠)

دوسری بات: حضور انور مَلَّا اللَّهِ مِن فَرَادی مِهُ اس اختلاف اور فرقه بندی کے بارے میں پیشین گوئی فرما دی تھی، چنانچہ حضرت عوف بن مالک سے روایت ہے، رسول الله مَلَّا اللهِ مَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَّا اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ اللهُ عَلَیْ اللهُ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ اللهُ

(ابن ماجه، كتاب الفتن، باب افتراق الامم، ۳۵۲/۴، الحديث: ۳۹۹۲)

واقعات نے ثابت کر دیاہے کہ حضور صَلَّىٰ عَیْنِمِّ نے اختلافِ امت کے بارے میں جو کچھ فرمایاوہ عین حق اور صواب پر مبنی تھا۔

تیسری بات: یہ بات انتہائی قابلِ غور ہے کہ اس دورِ اختلاف میں حق پسند اور نجات پانے والے گروہ کا پتاکیے چلے گا، کس طرح معلوم ہو گاکہ موجودہ فرقوں میں حق پر کون ہے۔ اس کی رہنمائی بھی حدیث پاک میں کردی گئی ہے کہ '' اِذَا دَائِتُمُ اِنْجَادَ فَا فَعَلَیْكُ مُر بِالسَّوَادِ الْاَعْظُمُ '' جب تم اختلاف دیکھو توسب سے بڑی جماعت کولازم پکڑلو۔ (ابن ماجہ کتاب الفتن ، باب السواد الأظم، ۳۲۷/۲، الحدیث: ۳۹۵۰)

اس روایت میں اختلاف سے مراد اصولی اختلاف ہیں جس میں "کفروا بیان" اور "ہدایت وضلالت" کافرق پایا جائے، فروعی اختلاف ہر گزمراد نہیں کیونکہ وہ تورحمت ہے جیسا کہ حدیثِ پاک میں ہے " اِخْتِلَاف اُمَّتی رَحْمَهُ" میری امت کا (فروعی) اختلاف رحمت ہے۔ (کنزالعمال، کتاب العلم، قسم الاقوال، ۵۹/۵، الحدیث:۲۸۲۸۲، الجزء العاش)

اس تفصیل کو ذہن میں رکھ کر موجودہ اسلامی فرقوں میں اس بڑے فرقے کو تلاش کیجئے جو باہم اصولوں میں مختلف نہ ہوں اور جس قدر اسلامی فرقے اس کے ساتھ اصولی اختلاف رکھتے ہوں وہ ان سب میں بڑا ہو۔ آپ کو اہلسنّت وجماعت کے سواکوئی نہ ملے گاجس میں حنفی، شافعی، مالکی، حنبلی، قادری، چیتی، سہروردی، نقشبندی،

اشعری، ماتریدی سب شامل ہیں ہے سب اہلسنت ہیں اور ان کے مابین کوئی ایسااصولی اختلاف نہیں جس میں کفروا بمیان یا ہدایت و صَلال کا فرق پایا جائے لہذا اس پر فتن دور میں حدیثِ مذکور کی رُوسے سوادِ اُظم اہلسنّت و جماعت ہے اور اس کا حق پر ہونا بھی ثابت ہوا۔

# سورة اَلُاعْمَاف وَ الْوَزْنُ يَوْمَبِذِ ۖ الْحَقَّ ۚ - فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِيْنُهُ فَأُولَبِكَ هُمُ الْهُفْلِحُوْنَ(8)

ترجمہ: اور اس دن وزن کرناضر وربر حق ہے توجن کے پلڑے بھاری ہوں گے تودہی لوگ فلاح پانے والے ہول گے۔

#### وزن اور ميزان كامعنى:

وزن کامعنی ہے کسی چیز کی مقدار کی معرفت حاصل کرنا اور عرفِ عام میں ترازو سے کسی چیز کے تولئے کووزن کرنا کہتے ہیں۔ (مفردات امام راغب، کتاب الواو، ص ۸۶۸) اور جس آلے کے ساتھ چیزوں کاوزن کیا جائے اسے میزان کہتے ہیں۔ (تاج العروس، باب النون، فصل الواو، ۹/ ۲۳۱)

جمہور مفسرین کے نزدیک اس آیت میں "وزن"سے "میزان کے ذریعے اعمال

کاوزن کرنا"مرادہے۔(خازن،الاعراف، تحت الآیة:۸۸۲،۸) قیامت کے دن اعمال کے وزن کی صورتیں:

قیامت کے دن اعمال کے وزن کی صورت کیا ہوگی اس بارے میں مفسرین نے تین مکنہ صور تیں بیان فرمائی ہیں ، ایک بیہ ہے کہ اعمال اعراض کی قسم ہیں ممکن ہے اللہ تعالی ان اعراض کے مقابلے میں اجسام پیدا فرماد ہے اور ان اجسام کاوزن کیا جائے۔ دوسری صورت میں کردئیے جائیں گے اور دوسری صورت میں کردئیے جائیں گے اور برے اعمال فتیج جسموں میں بدل دیے جائیں گے اور ان کاوزن کیا جائے گا۔ تیسری صورت یہ ہوسکتی ہے کہ نفسِ اعمال کاوزن نہیں کیا جائے گابلکہ اعمال کے صحائف کا وزن کیا جائے گا۔

حضرت سلمان فارسی رَخِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ سے روایت ہے، حضور سید المرسلین مَنَّ اللهِ اِنْ اللهِ اِنْ اللهِ اَنْ اللهِ اَنْ اللهِ اَنْ اللهِ اِنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

(تفسير كبير ،الاعراف، تحت الآية: ٢٠٢/٥،٨) خازن ،الاعراف، تحت الآية: ٧٨/٢،٨، ملتقطاً)

(متدرك، كتاب الاهوال، ذكروسعة الميزان، ۵/۷۰۸، الحديث: ۸۷۷۸)

حضرت عبداللہ بن عباس رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ بَافرماتے ہیں''نیکیوں اور برائیوں
کامیزان میں وزن کیاجائے گا،اس میزان کی ایک ڈنڈی اور دو پلڑے ہیں۔ مومن کا
عمل حسین صورت میں آئے گا اور اس کومیزان کے ایک پلڑے میں رکھا جائے گا تو
اس کی نیکیوں کا پلڑ ابرائیوں کے پلڑے کے مقابلے میں بھاری ہوگا۔

(شعب الايمان، الثامن من شعب الايمان \_\_\_ الخ، ا/٢٦٠، الحديث: ٢٨١)

## ميزان سے متعلق دواہم باتيں:

یہال میزان کے بارے میں دواہم باتیں ذہن نشین رکھیں:

(1) ۔۔ سی اور متواتر احادیث سے یہ ثابت ہے کہ قیامت کے دن ایک میزان لاکررکھی جائے گی جس میں دو پلڑ ہے اور ایک ڈنڈی ہوگی۔ اس پر ایمان لانا اور اسے حق سمجھنا ضروری ہے، رہی یہ بات کہ اس میزان کے دونوں پلڑوں کی نوعیت اور کیفیت کیا ہوگی اور اس سے وزن معلوم کرنے کا طریقہ کیا ہوگا؟ یہ سب ہماری عقل اور فہم کے دائر ہے سے باہر ہے اور نہ ہم اسے جاننے کے ممکنف ہیں، ہم پر غیب کی چیزوں پر دائر ہے سے باہر ہے اور نہ ہم اسے جاننے کے ممکنف ہیں، ہم پر غیب کی چیزوں پر ایمان لانا فرض ہے، ان کی نوعیت اور کیفیت اللہ تعالی اور اس کارسول منگا اللہ تھا کی اور اس کارسول منگا اللہ تعالی اور اس کارسول منگا تا ہے۔ حانتے ہیں۔

(2)...میزان کواس معروف ترازومیں مُنْتَحَصِر سمجھ لینا درست نہیں ،اس دنیامیں ہی

دکھے لیں کہ مختلف پیشوں سے وابستہ افراد کے ترازو جدا جدا ہیں ، جب اس دنیا میں مختلف فتتم کے ترازو ہیں جن سے نظر آنے والی اور نہ نظر آنے والی چیزوں کاوزن اور در جے کافرق معلوم ہوجا تاہے تواللہ تعالی قادرِ منطکق ہے، اس کیلئے کیا مشکل ہے کہ وہ قیامت کے دن ایک ایساحسی اور مقداری میزان قائم فرماد ہے جس سے بندوں کے اعمال کاوزن، درجات اور مراتب کافرق ظاہر ہوجائے۔

لِبَنِيُّ ادَمَ لَا يَفُتِنَتَّكُمُ الشَّيُطُنُ كَمَا اَخُرَ جَ اَبَوَيْكُمُ مِّنَ الْجَنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْا تِهِمَا أَ-اِنَّهُ يَرْسَكُمُ هُوَ وَ قَبِيْلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ أَ-اِنَّا جَعَلْنَا الشَّيْطِيْنَ هُوَ وَ قَبِيْلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرُونَهُمْ أَ-اِنَّا جَعَلْنَا الشَّيْطِيْنَ الشَّيْطِيْنَ الشَّيْطِيْنَ الشَّيْطِيْنَ الشَّيْطِيْنَ الشَّيْطِيْنَ الْكَوْمِنُونَ (27)

ترجمہ: اے آدم کی اولاد! تمہیں شیطان فتنہ میں نہ ڈالے جیسے اس نے تمہارے ماں باپ کو جنت سے نکال دیا، ان دونوں سے ان کے لباس اتروا دئیے تاکہ انہیں ان کی شرم کی چیزیں دکھا دے۔ بیشک وہ خود اور اس کا قبیلہ تمہیں وہاں سے دیکھتے ہیں جہال سے تم انہیں نہیں دیکھتے۔ بیشک ہم نے شیطانوں کو ایمان نہ لانے والوں کا دوست بنادیا ہے۔

مخلوق کے لئے وسیع علم وقدرت ماننا شرک نہیں:

اس آیتِ مبارکہ سے بی بھی معلوم ہے کہ شیطان کاعلم اور اس کی قدرت بہت

وسیع ہے کہ ہر زبان میں ہر جگہ، ہر آدمی کو وسوسے ڈالنے کی طاقت رکھتا ہے، اس سے معلوم ہواکہ اس قدر وسیع علم وقدرت ماننا شرک نہیں بلکہ قرآن سے ثابت ہے لیکن مفور ان لوگول پر افسوس ہے جو شیطان کی وسعت علم کو تو فوراً مان لیتے ہیں لیکن حضور اقد س مُنَّا اللّٰہُ عَلَم کے لئے ایساوسی علم ماننے کوشرک قرار دیتے ہیں۔

وَ بَيْنَهُمَا جِابٌ ۚ وَ عَلَى الْاَعْرَافِ رِجَالٌ يَّغْرِفُونَ كُلَّ الْاَعْرَافِ رِجَالٌ يَّغْرِفُونَ كُلَّ الْمِ بِسِيْلِمُهُمْ ۚ وَ نَادَوُا اَصْحٰبَ الْجَنَّةِ اَنْ سَلَّمٌ عَلَيْكُمْ لَمُ يَنْ خُلُوْهَا وَهُمْ يَطْمَعُوْنَ (46)

ترجمہ: اور جنت ودوزخ کے در میان میں ایک پر دہ ہے اور اعراف پر کچھ مرد ہوں گے جو سب کوان کی پیشانیوں سے بہچانیں گے اور وہ جنتیوں کو پکاریں گے کہ تم پر سلام ہو۔ یہ اعراف والے خود جنت میں داخل نہ ہوئے ہوں گے اور اس کی طمع رکھتے ہوں گے۔

ور جنت و دوزخ کے بی میں ایک پر دہ ہے۔ } یہ پر دہ اس لئے ہے تاکہ دوزخ کا اثر جنت میں اور جنت کا اثر دوزخ میں نہ آسکے اور حق بیہ ہے کہ یہ پر دہ اعراف ہی ہے چونکہ یہ پر دہ بہت او نچا ہو گا اس لئے اسے اعراف کہا جا تا ہے کیونکہ اعراف کا معلیٰ ہے "بلند جگہ"۔ اس کا تذکرہ سورہ حدید میں بھی ہے چپانچہ وہاں فرمایا:

" يَوْمَر يَقُولُ الْمُنْفِقُونَ وَ الْمُنْفِقْتُ لِلَّذِينَ امَنُوا انْظُرُوْنَا

نَقْتَدِسُ مِنْ نُّوْرِكُمْ -قِيْلَ ارْجِعُوْا وَرَآءَكُمْ فَالْتَدِسُوْا نُوْرًا أُ-فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُوْرٍ لَّهُ بَابُ أُ-بَاطِئُهُ فِيْهِ الرَّحْمَةُ وَ ظَاهِرُ لَامِنْ قِبَلِهِ الْعَلَابُ (حديد ١٣:١)

ترجمۂ کنڑالعِرفان: جس دن منافق مرداور منافق عورتیں مسلمانوں سے کہیں گے کہ ہم پر بھی ایک نظر کردو تاکہ ہم تمہارے نور سے کچھ روشنی حاصل کرلیں، کہاجائے گا: تم اپنے پیچھے لوٹ جاؤ تووہاں نور ڈھونڈو (وہ لوٹیں گے) تو (اس وقت) ان (مسلمانوں اور منافقوں) کے در میان ایک دلوار کھڑی کردی جائے گی جس میں ایک دروازہ ہوگا (جس سے جنتی جنت میں چلے جائیں گے) اس دروازے کے اندر کی طرف رحمت اور اس کے باہر کی طرف عذاب ہوگا۔

{وَعَلَى الْاَعْنَ اَفِ دِجَالٌ: اور اعراف پر پچھ مرد ہوں گے۔ } ہے مرد کس طبقے کے ہوں گے اس بارے میں اقوال مختلف ہیں۔ حضرت عبداللہ بن مسعود دَخِی الله تَعَالٰی عَنْهُ فَرِمات ہیں "ہے وہ لوگ ہوں گے جن کی نیکیاں اور بدیاں برابر ہوں گی وہ اعراف پر ملہرے رہیں گے ، جب اہلِ جنت کی طرف دیکھیں گے توانہیں سلام کریں گے اور دوز خیوں کی طرف دیکھیں گے تو کہیں گے یارب!عَزَّوجَلَّ، ہمیں ظالم قوم کے ساتھ نہ کر۔ پھر آخر کار جنت میں داخل کئے جائیں گے۔

(الزمدلابن مبارك، اول السادس عشر، ص ۱۲۳ ، الحديث: ۴۱۱)

ایک قول یہ ہے کہ جو لوگ جہاد میں شہید ہوئے مگر اُن کے والدین اُن سے ناراض تھے وہ اعراف میں تھہرائے جائیں گے ۔ (خازن،الاعراف، تحت الآیة:۹٦/٢،٣٦)

ایک قول میہ ہے کہ جولوگ ایسے ہیں کہ اُن کے والدین میں سے ایک اُن سے راضی ہو،ایک ناراض وہ اعراف میں رکھے جائیں گے۔ان اقوال سے معلوم ہو تا ہے کہ اہلِ اعراف کا مرتبہ اہلِ جنت سے کم ہے۔

امام مجاہد رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ كَا قُول بيہ ہے اعراف ميں صلحاء، فقراء، علماء ہول گے اور اُن كا وہاں قيام اس لئے ہوگا كہ دوسرے اُن كے فضل و شرف كو ديكھيں اور ايك قول بيہ ہے كہ اعراف ميں انبياء عَلَيْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام ہوں گے اور وہ اس مكانِ عالى ميں تمام اہلِ قيامت پر ممتاز كئے جائيں گے اور اُن كی فضيلت اور رتبهُ عاليہ كا اظہار كيا جائے گا تاكہ جنتی اور دوز خی ان كو ديكھيں اور وہ ان سب كے احوال، ثواب و عذاب كے مقدار اور احوال كا معائنة كريں۔ (خازن، الاعراف، تحت الآية: ٢٠٣١/ ١٩٩) ان قولوں پر اصحابِ اعراف جنتيوں ميں سے افضل لوگ ہوں گے كيونكہ وہ باقيوں سے مرتبہ ميں اعلیٰ ہيں ،ان تمام اقوال ميں کچھ تَناقُض نہيں ہے اس لئے كہ بيہ ہوسكتا ہے كہ ہر طبقہ كے لوگ اعراف ميں گھرائے جائيں اور ہر ایک کے گھہرانے كی محمت جداگانہ ہو۔

{یکٹرِفُونَ کُلَّا بِسِیہٰ۔ ہُم: دونوں فریق کو ان کی پیشانیوں سے پہچانیں گے۔} دونوں فریق سے جنتی اور دوزخی مراد ہیں ، جنتیوں کے چہرے سفید اور ترو تازہ ہوں گے اور دوزخیوں کے چہرے سفید اور ترو تازہ ہوں گے اور دوزخیوں کے چہرے سیاہ اور آ تکھیں نیلی یہی اُن کی علامتیں ہیں۔ حضرت عبداللہ بن عباس دَضِیَ الله تَعَالَى عَنْهُمَافرماتے ہیں ''اعراف والے جب جنتیوں کو دیکھیں گے توان کے چہروں کی سفیدی سے آنہیں پہچان لیس گے اور جب جہنمیوں کی طرف نظر کریں گے توانہیں ان کے چہرے کی سیاہی سے پہچان لیس گے۔ طرف نظر کریں گے توانہیں ان کے چہرے کی سیاہی سے پہچان لیس گے۔ (خازن،الاعراف، تحت الآتہ: ۹۷/۲،۲۸۱)

#### دورسے سنناشرک نہیں:

اس آیت میں فرمایا گیا اعراف والے جنتیوں کو پکاریں گے۔ جنت وجہنم میں لاکھوں میل کا فاصلہ ہے لیکن اس کے باوجود وہ ایک دوسرے کی آواز سن لیں گے، اس سے معلوم ہوا کہ دور سے سن لینا کوئی ایسی بات نہیں جو مخلوق کیلئے ماننے سے شرک لازم آئے کیونکہ شرک کی حقیقت دنیا و آخرت کے اعتبار سے مختلف نہیں ہوتی لینی یہ نہیں ہوسکتا ہے کہ دنیا میں ایک چیز شرک ہولیکن قیامت میں وہ شرک نہ رہے، لاندا جولوگ انبیاء واولیاء کے دور سے سننے کے عقیدے پر شرک کے فتوے دیتے ہیں انہیں غور کرلینا چاہیے بلکہ خود قرآنِ پاک میں ہے کہ حضرت سلیمان عَکَیْدِ دیتے ہیں انہیں غور کرلینا چاہیے بلکہ خود قرآنِ پاک میں ہے کہ حضرت سلیمان عَکَیْدِ الصَّلَادِةُ وَالسَّلَامِ نَے دور سے چیونی کی باتیں سن لیں، چنانچہ فرمایا:

"فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِّنْ قَوْلِهَا "(النهل:١٩)

ترجمهٔ کنژالعرفان: ''جیونٹی کی آواز سن کر سلیمان مسکراد ئیے''

إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّنِ يَ خَلَق السَّلَوْتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامِ ثُمَّ السَّنَوْى عَلَى الْعَرْشِ - يُغْشِى الَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيْتًا فَ السَّنَوْى عَلَى الْعَرْشِ - يُغْشِى الَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيْتًا فَ السَّمْسَ وَ الْقَبَرَ وَ النَّجُوْمَ مُسَخَّرَتٍ إِلَيْمِ الْمَرِةِ فَ النَّجُوْمَ مُسَخَّرَتٍ إِلَيْمُ اللهُ ال

ترجمہ: بیشک تمہارارب اللہ ہے جس نے آسمان اور زمین چھ دن میں بنائے پھر عرش پر استواء فرمایا جیسا اس کی شان کے لائق ہے، رات دن کو ایک دوسرے سے ڈھانپ دیتا ہے کہ (ایک) دوسرے کے پیچھے جلد جلد چلا آرہا ہے اور اس نے سورج اور چاند اور ستاروں کو بنایا اس حال میں کہ سب اس کے حکم کے پابند ہیں۔ سن لو! پیدا کرنا اور تمام کاموں میں تصرف کرنا اس کے لائق ہے۔ اللہ بڑی برکت والا ہے جوسارے جہانوں کارب ہے۔

# استوا كامفهوم اورضيح عقيده:

استواء کا لغوی معلی توہے کہ کسی چیز کاکسی چیز سے بلند ہونا، کسی چیز کاکسی چیز پر بیٹھنا۔ یہاں آیت میں کیا مرادہے اس کے بارے میں علماءِ کرام نے بہت مُفَصِّل کلام فرمایا ہے۔ ہم یہاں اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان دَخْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَکَیْدِ کی ایک

تصنیف کی روشنی میں ایک خلاصہ بیان کرتے ہیں جس سے اس آیت اور اس طرح کی جتنی بھی آیات ہیں ان کے بارے میں صحیح عقیدہ واضح ہوجائے۔ چنانچہ اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان رَحْبَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں 'آئشب (لیمیٰ زیادہ مناسب) یہی ہے کہ آیاتِ مُنتیا بہات سے ظاہر آسمجھ آنے والے معنی کوایک مناسب وملائم معنی کی طرف جو کہ محکمات سے مطابق اور محاورات سے موافق ہو پھیر دیاجائے تاکہ فتنے اور گراہی سے نجات پائیں ، یہ مسلک بہت سے متاخرین علماء کا ہے کہ عوام کی حالت کے گراہی سے نجات پائیں ، یہ مسلک بہت سے متاخرین علماء کا ہے کہ عوام کی حالت کے پیشِ نظر اسے اختیار کیا ہے ، اسے '' مسلکِ تا ویل '' کہتے ہیں ، یہ علماء آیت '' ثبّے بیں ان میں چار وجہیں نفیس استوں عکی الْعَوْشِ ''کی تاویل کئی طرح سے فرماتے ہیں ان میں چار وجہیں نفیس وواضح ہیں:

اول: استواء بمعنی''قہروغلبہ "ہے، یہ معنی زبانِ عرب سے ثابت و پیدا (ظاہر) ہے، عرش سب مخلو قات سے او پر اور او نجاہے اس لئے اس کے ذکر پر اکتفاء فرمایا اور مطلب بیہ ہواکہ اللّٰد عَدَّوَ جَلَّ تمام مخلو قات پر قاہروغالب ہے۔

دوم: استواء بمعنی ''عُلُوّ''ہے،اور علو الله عَزَّوَ جَلَّ کی صفت ہے،علوِ مکان صفت نہیں بلکہ علوِ مالکیت وسلطان صفت ہے۔

سوم: استواء بمعنی ''قصد وارادہ'' ہے ، لیعنی پھر عرش کی طرف متوجہ ہوالیعنی اس کی آفرنیش کاارادہ فرمایالیعنی اس کی تخلیق شروع کی۔ چہارم: استواء بمعنی ''فراغ و تمامی کار ''ہے، لیعنی سلسلہ خلق وآفر نیش کوعرش پر ختم فرمایا، اس سے باہر کوئی چیز نہ پائی، دنیا وآخرت میں جو پچھ بنایا اور بنائے گا دائر ہ عرش سے باہر نہیں کہ وہ تمام مخلوق کو حاوی ہے۔'' (نتاوی رضویہ،۱۲۳/۲۹–۱۲۲۱ طخسًا)

مزید تفصیل کے لئے فتاوی رضویہ کی 29ویں جلد میں موجود سیدی اعلی حضرت امام اہسنّت شاہ امام احمد رضا خان دَحْمَةُ اللهِ تَعَالی عَلَیْهِ کا رسالہُ مبارکہ" قَوَادِعُ الْعَهَادِ عَلَی الْمُجَسَّمَةِ الْفُجَّادِ" (الله تعالی کے لئے جسم ثابت کرنے والے فاجروں کارد) کامطالعہ فرمائیں۔

# فَتَوَلَّى عَنُهُمُ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَلُ اَبُلَغُتُكُمُ رِسْلَتِ رَبِّي وَ نَصَحْتُ لَكُمُ أَبُلُغُتُكُمُ رِسْلَتِ رَبِّي وَ نَصَحْتُ لَكُمُ أَ-فَكَيْفَ السَّعَلَى قَوْمِ كَفِرِينَ (93)

ترجمہ: توشعیب نے ان سے منہ پھیرلیا اور فرمایا، اے میری قوم! بیشک میں نے تہماری خیر خواہی کی نے تہماری خیر خواہی کی توکافر قوم پر میں کیسے غم کروں؟

جب حضرت شعیب عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی قوم پر عذاب آیا توآپ نے ان سے منہ پھیر لیا اور قوم کی ہلاکت کے بعد جب آپ ان کی بے جان نعشوں پر گزرے توان سے فرمایا ''اے میری قوم! بیشک میں نے تمہیں اپنے رب کے پیغامات پہنچاد ئے اور میں نے تمہاری خیر خواہی کی لیکن تم سی طرح ایمان نہ لائے۔

(صادي،الاعراف، تحت الآية: ٦٩٣/٢،٩٣، ملخصًا)

#### مردے سنتے ہیں:

کفارکی ہلاکت کے بعد حضرت شعیب عَکیْدِ الصَّلوةُ وَالسَّلام نے ان سے جو کلام فرمایا اس سے معلوم ہواکہ مردے سنتے ہیں۔ حضرت قتادہ رَضِیَ الله تَعَالی عَنْدُ فرمائے ہیں۔ حضرت قتادہ رَضِیَ الله تَعَالی عَنْدُ فرمائے ہیں "اللّه عَزَّو جَلَّ کے نبی حضرت شعیب عَکیْدِ الصَّلوةُ وَالسَّلام نے اپنی قوم کوسنایا، بِ شک اللّه عَزَّو جَلَّ کے نبی حضرت صالح عَکیْدِ الصَّلوةُ وَالسَّلام نے اپنی قوم کوسنایا اور اللّه عَزَّو جَلَّ کے نبی حضرت صالح عَکیْدِ الصَّلوةُ وَالسَّلام نے اپنی قوم کوسنایا اور الله عَرَّو جَلَّ کی قسم! رسولِ اکرم مَنَّ اللَّهُ وَالْمَالُونُ اللهِ اللهِ

(تفسيرابن الي حاتم، الاعراف، تحت الآية: ١٥٢٢/٥،٩٣)

(بخاری، کتاب المغازی، باب قتل الی جہل، ۱۱/۱۳ الحدیث: ۳۹۷۱)

فَإِذَا جَآءَتُهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هٰنِهٖ ﴿-وَإِنْ تُصِبُهُمُ سَيِّئَةٌ لَا جَآءَتُهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هٰنِهٖ ﴿-وَإِنْ تُصِبُهُمُ سَيِّئَةٌ يَكُاللُّهِ وَلَكِنَّ يَطَيَّرُوا مِمُوْسَى وَمَنْ مَّعَهُ ﴿-اَلِا إِثْمَا ظَهِرُهُمْ عِنْلَاللّٰهِ وَلَكِنَّ يَطَلَّمُونَ (131) اللّٰهِ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَ اللّهُ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَ اللّٰهُ وَلَكِنَّ اللّٰهُ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَ اللّٰهِ وَلَكِنَّ اللّٰهِ وَلَكِنَّ اللّٰهُ وَلَا لَكُنْ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا لَكُنْ اللّٰهِ وَلَا لَا عَلَيْهُ اللّٰهُ وَلَا لَكُنَّ اللّٰهِ وَلَّذِي اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَلَا لَهُ مُنْ اللّٰهِ وَاللّهِ وَلَا لَا عَلَيْكُولُولُ مِنْ اللّٰهِ وَلَكُنَّ اللّٰهُ اللّٰمَا اللّٰهُ وَلَا لَا لَهُ عَلَيْكُونَ اللّٰهِ وَلَا لَكُنْ اللّهُ اللّٰهِ وَلَا لَا لَا عَلَى اللّٰهِ وَلَا لَا لَهُ عَلَيْكُونَ اللّٰهِ وَلَا لَا عَلَاللّٰهِ وَلَا لَا عَلَاللّٰهِ وَلَا لَا عَلَيْكُونَ اللّٰهِ وَلَا لَا عَلَيْكُولُ اللّٰهِ وَلَا لَا عَلَاللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰذَالِكُولُ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللللّٰ الللّٰ

ترجمہ: توجب انہیں بھلائی ملتی توکہتے یہ ہمارے لئے ہے اور جب برائی پہنچتی تواست موسیٰ اور ان کے ساتھیوں کی نحوست قرار دیتے۔ سن لو!ان کی نحوست اللہ ہی کے پاس ہے لیکن ان میں اکثر نہیں جانتے۔

# بدشگونی (Bad omens) کی مذمت اوراس کا شرعی حکم:

مشرک قوموں میں مختلف چیزوں سے براشگون لینے کی رسم بہت پرانی ہے اوران کے تو ہم پرست مزاج ہر چیز سے اثر قبول کر لیتے ، جیسے کوئی شخص کسی کام کو نکلتا اور راستے میں کوئی جانور سامنے سے گزر گیا یا کسی مخصوص پر ندے کی آواز کان میں پر جاتی تو فوراً گھر واپس لوٹ آتا، اسی طرح کسی کے آنے کو، بعض دنوں اور مہینوں کو منحوس سمجھنا ان کے ہاں عام تھا۔ اسی طرح کے تَصَوُّرات اور خیالات ہمارے معاشرے میں بھی بہت تھیلے ہوئے ہیں۔ اسلام اس طرح کی توہم پرستی کی ہر گز اجازت نہیں دیتا اور اسلام نے جہال دیگر مشر کانہ رسموں کی جرش ختم کیں وہیں اس نے بہال دیگر مشر کانہ رسموں کی جرش ختم کیں وہیں اس نے بدفالی کا بھی خاتمہ کردیا۔ چیانچہ

حضرت عبدالله بن مسعود دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سرکارِ دوجہال مَعْلَیْ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سرکارِ دوجہال مَعْلَیْ الله تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: ''شگون شرک ہے، شکون شرک ہے، ہم میں سے ہرایک کوالیا خیال آجا تا ہے لیکن الله تعالیٰ اسے ہٹاکر توکل پر قائم فرما دیتا ہے۔ (ابوداؤد، کتاب الطب، باب فی الطیرۃ، ۲۳/۴، الحدیث: ۳۹۱۰)

حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص دَخِیَ الله تَعَالَی عَنْهُمَا سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت مَثَّلِ الله عَنْهُمَا سے مقصد سے تاجدارِ رسالت مَثَّلِ الله عَنْهُمَا فَي الله عَنْهُمَا الله عَنْهُمُ الله عَنْهُمَا اللهُ عَنْهُمَا اللهُ عَنْهُمَا اللهُ عَنْهُمَا اللهُ عَنْهُمَا الله عَنْهُمَا الله عَنْهُمَا الله عَنْهُمَا اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمَا اللهُ عَنْهُمُ اللهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللّهُ

ار شاد فرمایا: "بیکے "اللّٰهُمَّ لا طَیْرَالاً طَیْرُكَ وَلاَ خَیْرَالاَّ خَیْرُكَ وَلاَ اِللَّهَ غَیْرُكَ" اے اللّٰہ تیری فال کے علاوہ اور کوئی فال نہیں ، تیری بھلائی کے سوااور کوئی بھلائی نہیں اور تیرے سواکوئی معبود نہیں۔ (بیدالفاظ کہہکرایئے کام کوچلاجائے۔)

(مندامام احمد، مندعبدالله بن عمرو بن العاصر ضي الله تعالى عنهما، ١٨٦٣/ الحديث: ٧٦٧- ٤)

احادیث میں بدشگونی کو شرک قرار دینے کا مطلب یہ ہے کہ جب کوئی شخص بدشگونی کے افعال کومؤثِرِ حقیقی جانے توشرک ہے اور یامشر کوں کافعل ہونے کی وجہ سے زجراور شختی سے مجھانے کے طور پر شرک قرار دیا گیا ہے۔

بدشگونی سے متعلق تفصیلی معلومات حاصل کرنے کے لئے کتاب"بدشگونی" (مطبوعہ مکتبة المدینہ) کا مطالعہ فرمائیں۔

وَلَهَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُوا لِمُوْسَى ادُعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِلَ عِنْ الْمَوْسَى ادُعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِلَ عِنْكَ كَا لَكِ وَلَنُرُسِلَتَّ عَنْكَ الرِّجْزَ لَنُؤُمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرُسِلَتَّ مَعَكَ بَنِيْ الْمَرَآءِيُلُ (134)

ترجمہ: اور جب ان پر عذاب واقع ہو تا تو کہتے ، اے موسیٰ! ہمارے لیے اپنے رب سے دعا کرواس عہد کے سبب جواس کا تمہارے پاس ہے۔ بیشک اگر آپ ہم سے عذاب اٹھادو گے توہم ضرور آپ پر ایمان لائیں گے اور ضرور ہم بنی اسرائیل کو تمہارے ساتھ کردیں گے۔

اس آیت کا خلاصہ یہ ہے کہ فرعون اور اس کی قوم پر جب طوفان ، ٹڑ ایوں ، فرعون اور اس کی قوم پر جب طوفان ، ٹڑ ایوں ، فرکس مینٹرگ اور خون یاطاعون کی صورت میں عذاب نازل ہو تا تواس وقت حضرت موکل عَکنیہِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام کی بارگاہ میں حاضر ہوکر کہتے: اے موسی! ہمارے لیے اپنی ہے کہ ہمارے ایمان لانے کی صورت میں وہ ہمیں عذاب نہ دے گا۔ اگر آپ عَکنیہِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام نے ہم سے یہ عذاب دور کر دیا تو ہم وعدہ کرتے ہیں کہ ضرور آپ پر ایمان لائیں گے اور آپ پر ایمان کو آپ کے مطالبے کو پوراکرتے ہوئے ہم ضرور بنی اسرائیل کو آپ کے ساتھ روانہ کر دیں گے۔

# الله عَزَّو جَلَّ كَ كام اس كے مقبول بندوں كى طرف منسوب كئے جاسكتے ہيں:

اس آیت سے معلوم ہواکہ اللہ عَرَّوجَلَّ کے کام اس کے مقبول بندوں کی طرف منسوب کئے جاسکتے ہیں اور مشکلات میں اللہ عَرَّوجَلَّ کے مقبول بندوں کی بارگاہ میں ماسر ہوکران سے حاجت روائی کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے ، جیسے عذاب دور کرنا اللہ تعالی کا کام ہے جبکہ فرعون اور اس کی قوم نے عذاب دور کرنے کی نسبت حضرت موسیٰ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی طرف کرتے ہوئے عرض کی کہ" کَینَ کَشَفْتَ عَنَّ الرِّجُونٌ کے شک اگر آپ نے ہم سے یہ عذاب دور کر دیا۔ اس نسبت پرنہ تو حضرت موسیٰ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام نے کوئی اعتراض کیانہ اللہ تعالی نے کوئی عتاب فرمایا۔

اسی طرح بیٹادینااللہ عَرَّوَ جَلَّ کا کام ہے جبکہ حضرت جبر ئیل عَلَیْهِ السَّلَام نے اس کی نسبت اپنی طرف کرتے ہوئے حضرت مریم رَضِی الله تُعَالٰی عَنْها سے فرمایا:

" إِنَّمَا اللَّهُ وَلُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُللَّا زَكِيًّا " (مريم: ١٩)

ترجمهٔ کنژالعِرفان: میں توتیرے رب کا بھیجا ہوا ہوں تاکہ میں بچھے ایک پاکیزہ بیٹاعطاکروں۔

بونهی پرندوں کو پیداکرنا، مادر زاد اندھوں کو آنکھیں دینا، کوڑھیوں کو شفایاب کرنا، مردوں کو زندہ کرنا اللہ عَزَّوَ جَلَّ کا کام ہے۔ جبکہ حضرت عیسی عَلَیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ نَ السَّالَامِ نَ مِن عَرِيْنَ مُرايا:

" أَنِّ ٱخُلُقُ لَكُمْ مِّنَ الطِّيْنِ كَهَىٰ- عَةِ الطَّيْرِ فَأَنُفُحُ فِيْهِ فَيَكُوْنُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ ﴿ وَ أَبْرِءُ الْآكْمَةَ وَ الْآبْرَصَ وَ أَحِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ " (آل عمران: ٣٩)

ترجمۂ کنزالعِرفان: میں تمہارے لئے مٹی سے پرندے جیسی ایک شکل بناتا ہوں پھر اس میں پھونک ماروں گا تووہ اللہ کے حکم سے فوراً پرندہ بن جائے گی اور میں پیدائش اندھوں کو اور کوڑھ کے مریضوں کو شفادیتا ہوں اور میں اللہ کے حکم سے مردول کوزندہ کرتا ہوں۔

سرِ دست قرآنِ مجید سے یہ تین مقامات ذکر کئے ہیں جن میں اللہ تعالیٰ کے

کاموں کواللّٰہ تعالیٰ کے مقبول بندوں کی طرف منسوب کیا گیا،اب صحابۂ کرام رَضیَ اللّٰہ تَعَالَى عَنْهُ م كى سيرت سے چند واقعات ملاحظہ ہول كہ جب بھى صحابة كرام دَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ م كُو كُونَى مشكل يامصيبت پيش آتى يا نهيں كوئى ضرورت يا حاجت درپيش ہوتی تووہ رسول کریم صَلَّی اللهُ تَعَالی عَلَیْهِ وَالِبِهِ وَسَلَّمَ کی طرف رجوع کرتے اور آب مَنَّاللَّيْمً سے اپنی مصیبتوں کی خلاصی اور اپنی حاجت روائی کے لئے عرض کرتے اور حضور پر نور مَلَّالِيَّةِ مِّمَّ ان کی مشکلات دور کر دیتے اور حاجتیں بوری فرما دیتے تھے ، جِنانچِه جنَّكِ بدر میں حضرت عکاشہ رَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کی تلوار ٹوٹ گئی تووہ تاجدار رسالت صَلَّا عَيْنَةٍ مِ كَي بارگاه ميں حاضر ہو گئے ،آپ صَلَّا عَنْيَةٍ مِ نے انہيں ايک جھٹري دي جوان کے ہاتھ میں پہنچتے ہی تلوار بن گئی۔ (جامع الاصول فی احادیث الرسول، الرکن الثالث، الفن الثانی، الباب الرابع، حرف العين ،الفصل الاول في الاسائ ،لقسم الاول ،الفرع الاول ،عكاشه بن محصن ، ٣٢٣/١٣) جنگ احد کے موقع پر حضرت قتادہ رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ كَى آنكھ تير لكنے سے نكل گئی تووہ ڈھیلا لے کر سر کارِ دوعالم صَلَّالِیَّا بِمَّ کی بار گاہ میں حاضر ہو گئے اور آنکھ مانگی توآپ صَاللَٰ مِنْ مِنْ مِنْ الْهِ عِطَاكِرِ دِي \_

(مصنف ابن الي شيبه، كتاب الفضائل، في فضل الانصار، ١٥٣٢/٤، الحديث:١٥)

غزوہ خیبر کے موقع پر حضرت سلمہ بن اکوع دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْدُ اپنی ٹوٹی ہوئی پنڈلی لے کربار گاہِ رسالت صَلَّالَیْکِمْ میں حاضر ہوئے توآپ صَلَّالِیُکِمْ نے اسی وقت ان کی پندلی کو در ست کر دیا۔ (بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة خیبر، ۸۳/۳، الحدیث:۴۰۲)

قط سے نجات پانے کیلئے ایک صحابی رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ نَے دعاکی در خواست کی، حضورِ اقدس صَلَّاللَّهُ یَّم نے دعافرمائی توالی بارش برسی که ہفتہ بھر رکنے کا نام نہ لیا۔ حضورِ اقدس صَلَّاللَّهُ یَم نے دعافرمائی توالی بارش برسی که ہفتہ بھر رکنے کا نام نہ لیا۔ (بخاری، کتاب الاستقاء باب الاستقاء علی المنبر ، ۱۳۸۸ الحدیث: ۱۰۱۵)

صحابہُ کرام دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ م ایک مرتبہ سفر میں پیاس سے جال بَلَب ہوئے تو بارگاہِ رسالت میں حاضر ہو کر اپنی پیاس کے بارے میں عرض کی ،سرکارِ کا تئات مَنَّا اللَّيْرِ فِي نَا ہِ عَلَى کے چشمے بہاکر انہیں سیراب کر دیا۔

(بخارى، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الاسلام، ٢٩٥/٢، الحديث: ٣٥٤٩)

اور حضرت ربیعه دَضِیَ الله تَعَالیْ عَنْهُ نے جنت مانگی توانہیں جنت عطاکر دی۔ (مسلم ،کتاب الصلاۃ ،باب فضل السجو دوالحث علیہ ،ص۲۵۲ ،الحدیث:۲۲۲ (۴۸۹)۔)

وَلَبَّا جَآءَمُوْسَى لِمِيْقَاتِنَا وَكَلَّبَهُ رَبُّهُ ﴿ قَالَ رَبِّ آرِنِيُّ آنَظُرُ اللَّهُ الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ اللَّيْكَ أَلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ اللَّيْكَ أَلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرْبِيْ ۚ فَلَبَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا وَ خَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرْبِيْ ۚ فَلَبَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا وَ خَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرْبِيْ ۚ فَلَبَّا آفَاقَ قَالَ سُخْنَكَ تُبُتُ إِلَيْكَ وَ آنَا أَوَّلُ مُوسَى صَعِقًا ﴿ فَلَبَا أَفَاقَ قَالَ سُخْنَكَ تُبُتُ إِلَيْكَ وَ آنَا أَوَّلُ مُؤْمِنِيْنَ (143)

ترجمہ: اور جب موسیٰ ہمارے وعدے کے وقت پر حاضر ہوا اور اس کے

رب نے اس سے کلام فرمایا، تواس نے عرض کی: اے میرے رب! مجھے اپنا حلوہ دکھا تاکہ میں تیرادیدار کرلوں۔ (اللہ نے) فرمایا: توجھے ہر گزنہ دیکھ سکے گا، البتہ اس پہاڑی طرف دیکھ، بیا گراپنی جگہ پر کھہرار ہا توعنقریب توجھے دیکھ کا، البتہ اس پہاڑی طرف دیکھ، بیاڑ پر اپنا نور چکایا تواسے پاش پاش کر دیا اور موسی ہے ہوش ہوکر گر گئے پھر جب ہوش آیا توعرض کی: توپاک ہے، میں تیری طرف رجوع لایا اور میں سب سے پہلا مسلمان ہوں۔

اس آیت سے ثابت ہواکہ اللہ تعالی نے حضرت موکی عکیہ الصّلوۃ وَالسّلاَم سے کلام فرمایااس پر ہماراایمان ہے اور ہماری کیا حیثیت ہے کہ ہم اس کلام کی حقیقت سے بحث کرسکیں۔ کتابول میں مذکورہ کہ جب حضرت موکی عکیہ الصّلوۃ وَالسّلاَم کلام سننے کے لئے حاضر ہوئے توآپ نے طہارت کی اور پا کیزہ لباس پہنا اور روزہ رکھ کر طور سینا میں حاضر ہوئے۔ اللہ تعالی نے ایک بادل نازل فرمایا جس نے بہاڑ کو ہر طرف سینا میں حاضر ہوئے۔ اللہ تعالی نے ایک بادل نازل فرمایا جس نے بہاڑ کو ہر طرف سے چار فرسنگ (یعنی 12میل) کی مقدار ڈھک لیا۔ شیاطین اور زمین کے جانور حتی کہ ساتھ رہنے والے فرشتے تک وہاں سے علیحدہ کردیئے گئے۔ آپ کے لئے آسمان کہ ساتھ رہنے والے فرشتے تک وہاں سے علیحدہ کردیئے گئے۔ آپ کے لئے آسمان کھول دیا گیا توآپ نے ملائکہ کو ملاحظہ فرمایا کہ ہوا میں کھڑے ہیں اور آپ نے عرشِ اللی کوصاف دیکھا یہاں تک کہ آلواح پر قلموں کی آواز سی اور اللہ تعالی نے آپ سے کلام فرمایا۔ آپ عکیہ الصّد لوشات پیش کلام فرمایا۔ آپ عکیہ وضات پیش

كئے، اُس نے اپناكلام كريم سناكر نوازا۔ حضرت جبريل عَكَيْهِ السَّلَامِ آپ كے ساتھ تھے ليكن الله تعالى نے حضرت موسى عَكَيْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ سے جو چھ فرمايا وہ اُنہوں نے چھ نہ سنا۔ حضرت موسى عَكَيْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ كُوكلامِ ربانى كى لذت نے اس كے ديدار كا آرز ومند بنايا۔

# الله تعالى كاديدار نامكن نهيس:

اس آیت سے بیہ ثابت نہیں ہو تاکہ اللہ تعالیٰ کا دیدار ممکن نہیں بلکہ اسی آیت میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ممکن ہونے پر کئی دلائل ہیں۔ پہلی دلیل: اگر دیدارِ اللی ناممکن تھا تواس کی دعاکرنا ناجائز ہو تا اور حضرت موسیٰ عکیْهِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام جو کہ نبوت کے علوم و معارف اور اس کے اسرار کے حامل ہیں وہ ہر گزیوں دعانہ کرتے ''رَبِّ اَرِنی ہُ الْطُوالَیک ''اے میرے رب! مجھے اپناجلوہ دکھا تاکہ میں تیرا دیدار کرلوں۔ اور اگر بالفرض یہ دعاناجائز ہوتی تو اللہ تعالی حضرت موسیٰ عَکیْدِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام کوایسی دعاکرنے سے منع فرمادیتا۔

دوسری دلیل: الله تعالی نے حضرت موسیٰ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام سے فرمایا: "لَّنَ تَایِنْ : تو مجھے ہرگزنہ دیکھ سکے گا۔اس میں الله تعالی نے حضرت موسیٰ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے دیکھنے کی نفی کی ہے ،یہ نہیں فرمایا کہ میراد کھناممکن نہیں۔

تیسری دلیل بیہ ہے کہ اللہ تعالی نے فرمایا" و لاکنِ انظُرُ اِلَی الْجَبَلِ فَانِ اسْتَقَیَّ مَکَانَهُ فَسَوْفَ تَرْدِنِی " البتہ اس پہاڑی طرف دیکھ، بیہ اگر اپنی جگہ پر تھہرا رہا تو عقریب تو مجھے دیکھ لے گا۔ اس میں اللہ تعالی نے حضرت موسی عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے دیکھنے کو پہاڑے اپنی جگہ بر قرار رہنے پر مُعلَّق کیا اور پہاڑ کا اپنی جگہ پر بر قرار رہنا فی نفسہ ممکن ہوتا ہے ، لہذا ثابت رہنا فی نفسہ ممکن ہے اور جو ممکن پر موقوف ہوتا ہے وہ بھی ممکن ہوتا ہے ، لہذا ثابت ہواکہ حضرت موسی عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کا اللہ تعالی کو دیکھنا ممکن تھا۔ سرِ دست بیتن دلائل عرض کئے ہیں ، ان کے علاوہ قرآن پاک کی گئی آیات اور احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالی کا دیدار ممکن ہے اور قیامت کے دن ایمان والے اس سعادت ہوتا ہے کہ اللہ تعالی کا دیدار ممکن ہے اور قیامت کے دن ایمان والے اس سعادت

سے بہرہ مند ہوں گے ۔ سی بخاری میں ہے، حضرت عدی بن حاتم دَضِیَ الله تَعَالَى عَنْهُ سے بہرہ مند ہوں گاللہ صَالِقَائِم نے ارشاد فرمایا: ''تم میں سے ہر شخص کے ساتھ اس کارب عَدَّوَجَلَّ کلام فرمائے گااس شخص کے اوراس کے رب عَزَّوجَلَّ کے در میان کوئی ترجمان ہو گااور نہ کوئی حجاب ہو گاجواس کے رب عَزَّوجَلَّ کود بیکھنے سے مانع ہو۔ کوئی ترجمان ہو گااور نہ کوئی حجاب ہو گاجواس کے رب عَزَّوجَلَّ کود بیکھنے سے مانع ہو۔ (بخاری، کتاب التوحید، باب قول اللہ تعالی: وجوہ یو مئذ ناضرۃ ۔۔۔ الخ، ۵۵۲/۴ الحدیث: ۳۲۳۵۔) نوٹ: آخرت میں مومنوں کو اللہ تعالیٰ کا دیدار ہونے سے متعلق تفصیلی دلائل سورہ انعام کی آبیت نمبر 103 کی تفسیر میں ملاحظہ فرمائیں۔

اِنَّالَّنِيْنَا تَّخَنُوا الْعِجُلَسَيَنَالُهُمْ غَضَبٌمِّنُ تَّهِمُ وَذِلَّةٌ فِي الْحَيُوةِ اللَّانُيَا -وَكُلْلِكَ نَجُزِى الْمُفْتَرِيْنَ (152) تجمد: بينك وه لوگ جنهوں نے بچھڑے کو (معبود) بنالیا عنقریب انہیں دنیا کی زندگی میں ان کے رب کا غضب اور ذلت یہنچ گی اور ہم بہتان باندھنے والوں کوایسا ہی بدلہ دیتے ہیں۔

# برعت (Innovation) کی تعریف:

بدعت کے لغوی معنی ہیں نئی چیز اور بدعت کے شرعی معنی ہیں وہ عقائد یا وہ اعمال جو حضور صَلَّا اَلْیَا اُم کی ظاہری حیات کے زمانہ میں نہ ہوں بعد میں ایجاد ہوئے ہوں۔
(جاءالحق، حصداول، پہلاباب: بدعت کے معنی اور اس کے اقسام واحکام میں، ص ۱۷۷)

# بدعت كى اقسام:

بنیادی طور پربدعت کی دوشمیں ہیں

برعتِ حَسنہ (2) برعتِ سَیّنۂ۔برعتِ حسنہ بیہ ہے کہ وہ نیا کام جوکسی سنت کے خلاف نہ ہو۔ اور برعتِ سیئہ بیہ ہے کہ دین میں کوئی ایساطریقہ ایجاد کرنا کہ جس کی اصل کتاب وسنت میں نہ ہواوراس کی وجہ سے شریعت کا کوئی حکم تبدیل ہور ہاہو۔

ترجمہ: وہ جواس رسول کی اتباع کریں جو غیب کی خبریں دینے والے ہیں ،جو
کسی سے پڑھے ہوئے نہیں ہیں ، جسے یہ (اہلِ کتاب) اپنے پاس تورات اور
انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں ، وہ انہیں نیکی کا تھم دیتے ہیں اور انہیں برائی سے
منع کرتے ہیں اور ان کیلئے پاکیزہ چیزیں حلال فرماتے ہیں اور گندی چیزیں ان پر
حرام کرتے ہیں اور ان کے او پرسے وہ بوجھ اور قیدیں اتارتے ہیں جو ان پر

تھیں تووہ لوگ جواس نبی پرائیان لائیں اور اس کی تعظیم کریں اور اس کی مدد کریں اور اس نور کی پیروی کریں جواس کے ساتھ نازل کیا گیا تووہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔

مفسرین کا اس بات پر اجماع ہے کہ اس آیت میں رسول سے سرکارِ دو عالم صَلَّا اللّٰیَا ِ مَمْ مراد ہیں۔ آیت میں تاجدارِ رسالت صَلَّا لِلْیَا ِ مُمَا کَا فَکُر وصفِ رسالت سے فرمایا گیا کی مخلوق کے در میان واسطہ ہیں ، رسالت کے فرائض کیونکہ آپ اللّٰہ عَزَّو جَلَّ اور اس کی مخلوق کے در میان واسطہ ہیں ، رسالت کے فرائض ادا فرماتے ہیں ، اللّٰہ تعالی کے اوامرو نَواہی ، شرائع واحکام اس کے بندوں کو پہنچاتے ہیں۔ (خازن ، الاعراف، تحت الآیة: ۱۳۲/۲،۱۵۷)

### ني اور أتى كامعنى:

اس کے بعد آپ کی توصیف میں ''نبی ''فرمایا گیا، اس کا ترجمہ سیدی اعلیٰ حضرت کوئمة اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ نے ''غیب کی خبریں دینے والے ''کیا ہے اور یہ نہایت ہی صحح ترجمہ ہے کیونکہ نَبا ''خبر'' کے معلیٰ میں ہے اور نبی کی منفر دخبر بطورِ خاص غیب ہی کی خبر ہوتی ہے تواس سے مراد غیب کی خبر لینا بالکل درست ہے۔ قرآنِ کریم میں بید لفظ خبر کے معلیٰ میں بکثرت استعمال ہواہے۔ ایک جگہ ارشاد ہوا:

"قُلْهُوَ نَبَوُّا عَظِيْمٌ "(ص:٢٠)

ترجمهٔ کنژُالعِرفان:تم فرماؤوہ (قرآن)ایک عظیم خبرہے۔

ایک جگه فرمایا:

«تِلُكَمِنُ أَن ُبَآءِ الْغَيْبِ نُوْحِيْهَا ۚ إِلَيْكَ (هود: ٣٩)

ترجمهٔ کنژُالعِرفان: یه کچھ غیب کی خبریں ہیں جوہم تمہاری طرف وحی کرتے ہیں۔ ایک جگه فرمایا:

«فَلَهَّأَ اَن ُ رَبَاهُمُ بِأَسُمَا بِهِمُ «(البقرة:٣٣)

ترجمهٔ کنژالعِرفان: توجب آدم نے انہیں ان اشیاء کے نام بتادیئے۔

ان کے علاوہ بکثرت آیات میں بیرلفظ اس معلیٰ میں مذکورہے۔

پھریہ لفظ یا فاعل کے معنی میں ہو گا یا مفعول کے معنی میں۔ پہلی صورت میں اس

کے معنی ہیں ''غیب کی خبریں دینے والے ''اور دوسری صورت میں اس کے معنی ہوں

گے "فیب کی خبریں دیئے ہوئے" اور ان دونوں معنی کی تائید قرآنِ کریم سے ہوتی ہے

- پہلے معنی کی تائیداس آیت سے ہوتی ہے:

"نَبِّى عِبَادِى "(حجر: ۴۹)

ترجمهٔ کنژُالعِرفان:میرے بندوں کوخبر دو۔

دوسری آیت میں فرمایا:

"قُلَ أَوُنَيِّئُكُمْ" (العمران:١٥)

ترجمهٔ کنژالعِرفان: (اے حبیب!)تم فرماؤ، کیامیں تمہیں بتادوں؟

اور حفرت عيسى عَلَيْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ كَالرَشَادِجُوقُرَآنِ كَرِيمُ مِيْ واردَمُوا: ﴿ وَ اُنَبِّئُكُمْ مِمَا تَأْكُلُونَ وَ مَا تَكَّخِرُونَ ۚ فِي بُيُوتِكُمْ ﴿ (آلَ عَمرانِ ٢٩)

ترجمهٔ کنزُالعِرفان: اور تههیں غیب کی خبر دیتا ہوں جو تم کھاتے ہواور جواپنے گھروں میں جمع کرتے ہو۔

اس کا تعلق بھی اسی قشم سے ہے۔اور دوسری صورت کی تائیداس آیت سے ہوتی

ے:

# "نَبَّأَنِيَ الْعَلِيْمُ الْخَبِيْرُ" (التحريم: ٣)

ترجمهٔ کنرُ العِرفان: مجھے علم والے خبر دار (اللہ)نے بتایا۔

اور حقیقت میں انبیاء عَکنیهِ مُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ غیب کی خبریں دینے والے ہی ہوتے ہیں۔ تفسیر خازن میں ہے کہ ''آپ کے وصف میں ''نبی ''فرمایا، کیونکہ نبی ہونااعلیٰ اور اشرف مَراتب میں سے ہے اور بہ اس پر دلالت کر تا ہے کہ آپ صَلَّا اللَّهُ عَزَّو جَلَّ اللّٰهُ عَزَّو جَلَّ اللّٰهِ عَزَّو جَلَّ کے نزدیک بہت بلند در ہے رکھنے والے اور اس کی طرف سے خبر دینے والے بیں۔ (خازن،الاعراف، تحت الآیة: ۱۲۲/۲،۱۵۷)

اُتّی کا ترجمہ اعلیٰ حضرت دَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ نَے "بِ پڑھے" فرمایا۔ بہ ترجمہ بالکل حضرت عبداللہ بن عباس دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُمَا کے ارشاد کے مطابق ہے اور یقیباً اُتی ہونا آپ مَلَا لِیْنِیِّم کے معجزات میں سے ایک معجزہ ہے کہ دنیا میں کسی سے پڑھا نہیں اور کتاب وہ لائے جس میں اولین و آخرین اور غیبوں کے علوم ہیں۔ (خازن ، الاعراف، تحت الآیة: ۱۵۷/۲،۱۵۷) اعلیٰ حضرت رَحْبَهُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں۔ الاعراف، تحت الآیة: کے الاعراف منت کش استاد ہو ایسا اُتی کس لئے منت کش استاد ہو کیا کفایت اس کو اِقْرا دَبُّكَ الْاَکْرَمُمُ نہیں

يَسْ لُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ اَتَانَ مُرُسْمَا أَ-قُلَ اِثَّمَا عِلْمُهَا عِنْكَ رَبِّنَ ﴿ لَا يُجَلِّيْهَا لِوَقْتِهَا لِاَلَّا هُوَ هِ ثَقُلَتُ فِي السَّلُوتِ وَ الْاَرْضِ ﴿ لَا تَأْتِيكُمُ اللَّا بَغْتَةً ﴿ يَسُ — َ لُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيًّ عَنْهَا ﴿ قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْكَ اللهِ وَلَ - كِنَّ ٱكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (187)

ترجمہ: آپ سے قیامت کے متعلق سوال کرتے ہیں کہ اس کے قائم ہونے کا وقت کب ہے ؟ تم فرماؤ: اس کاعلم تومیرے رب کے پاس ہے، اسے وہی اس کے وقت پر ظاہر کرے گا،وہ آسانوں اور زمین میں بھاری پرٹر ہی ہے، تم پر وہ اچانک ہی آجائے گی۔ آپ سے ایسا پوچھتے ہیں گویا آپ اس کی خوب تحقیق کر چکے ہیں ، تم فرماؤ: اس کاعلم تواللہ ہی کے پاس ہے، لیکن اکثر لوگ

جانتے ہیں۔

شانِ نزول: حضرتِ عبدالله بن عباس دَخِيَ الله تَعَالَى عَنْهُمَا سے مروی ہے کہ یہود یوں نے نبی کریم مُثَّ اللّٰہ اللّٰہ بن عباس دَخِيَ الله تَعَالَى عَنْهُمَا سے کہ قیامت کب یہود یوں نے نبی کریم مُثَّ اللّٰہ اللّ

{ قُلُ إِنَّهَا عِلْمُهَا عِنْدَ دَبِّيْ: تَم فرماؤ: اس كاعلم توميرے رب كے پاس ہے۔ } اس آیت میں بتادیا گیا کہ قیامت کے مُعَیَّن وقت کی خبر دینار سول کی کوئی ذمہ داری نہیں کیونکہ بی<sup>علم شریعت نہیں جس</sup> کی اشاعت کی جائے بلکہ قیامت کاعلم اللہ تعالی کے اَسرار میں سے ہے جس کا جھیانا ضروری ہے ،لہذااگر اس سربستہ راز کو ہر طرح سے ظاہر کر دیا جائے تو پھر قیامت کا اچانک آنا باقی نہ رہے گا حالا نکہ اس آیت میں تصریح ہے کہ '' لاتَاتِیْکُمْ اِلَّا بَغْتَةً ' 'تم پروہ اچانک ہی آجائے گی۔ عوام سے قیامت کاعلم مخفی رکھنے کی وجہ سےمتعلق علماء فرماتے ہیں '' بندوں سے قیامت کاعلم اور اس کے وقوع کاوقت مخفی رکھنے کاسب بیہ ہے کہ لوگ قیامت سے خوف زدہ اور ڈرتے رہیں کیونکہ جب انہیں معلوم نہیں ہو گاکہ قیامت کس وقت آئے گی تووہ اس سے بہت زیادہ ڈریں گے اور ہر وقت گناہوں سے بیخے کی کوشش کریں گے اور اللہ تعالی کی عبادت میں کوشال رہیں گے تاکہ کہیں ایسانہ ہو کہ وہ گناہوں میں مشغول ہوں اور

قيامت آجائ\_ (خازن،الاعراف، تحت الآية: ١٦٦/٢،١٨٧)

# نى كريم مَلَّا لِيَّامِ كُوقيامت كاعلم عطاكيا كياب:

سر کارِ دوعالم مَنْ کَانْدُوْم نے بڑی تفصیل کے ساتھ قیامت سے پہلے اور اس کے قریب ترین او قات کے بارے میں تفصیلات بیان فرمائی ہیں جواس بات کی علامت ہیں کہ اللہ عَدُّو جَلَّ کے رسول مَنْ کَلَیْمُ کوقیامت کاعلم تھا۔ ان میں سے 8 اَحادیث درج ذیل ہیں:

(1)... حضرت انس بن مالک رَضِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ سے روایت ہے ، رسولِ اکرم مَثَّا عَلَیْمِ الله تَعَالَی عَنْهُ سے روایت ہے ، رسولِ اکرم مَثَّا عَلَیْمِ الله نَعْ الله تَعَالَی عَنْهُ سے روایت ہے ، رسولِ اکرم مَثَّا عَلَیْمِ نَعْ ہُوگَ حَتَّی کہ زمانہ جلد جلد گزر نے لگے گا۔ سال ایک ماہ کی طرح گزرے گا۔ مہینہ ہفتہ کی طرح اور ایک گھنٹہ آگ کی چنگاری کی طرح گزر جائے گا۔ طرح ، ایک دن ایک گھنٹے کی طرح اور ایک گھنٹہ آگ کی چنگاری کی طرح گزر جائے گا۔ (زندی ، کتاب الفتن ، باب ماجاء فی تقارب الزمن وقصرالامل ، ۱۲۸/۴ ، الحدیث ۲۳۳۹)

(2)... حضرت سلامہ بنت حر دَخِیَ اللهُ تَعَالیٰ عَنْها سے روایت ہے، حضور سیرُ المرسلین صَلَّالیُّیْمِ نے ارشاد فرمایا ''قیامت کی علامتوں میں سے یہ ہے کہ اہلِ مسجد المرسلین صَلَّایُّیْمِ نِیْمِ کے ارشاد فرمایا ''قیامت کی علامتوں میں سے یہ ہے کہ اہلِ مسجد امامت کرنے کیلئے ایک دوسرے سے کہیں گے اور انہیں نماز پڑھنے کے لئے کوئی امام نہ کا درابوداؤد، کتاب الصلاة، باب فی کراہیۃ التدافع عن العامة، الهریت الدیث (۵۸۱)

(3)... حضرت انس بن مالك رَضِيَ الله تَعَالىٰ عَنْهُ سے روایت ہے، رسولُ الله صَاللَّةِ عَلَيْهُمْ

نے ارشاد فرمایا: "قیامت کی علامتوں میں سے بیہ ہے کہ علم اٹھایا جائے گا اور جہل کا ظہور ہو گا، زناعام ہو گا اور شراب ٹی جائے گی، مرد کم ہو جائیں گے اور عورتیں زیادہ ہول گی حتی کہ بچاس عور توں کا فیل ایک مرد ہو گا۔

(بخاری، کتاب النکاح، باب یقلّ الرجال ویکثر النسائ، ۴۷۲/۳، الحدیث: ۵۲۳۱)

(4)... حضرت على المرتضلي كَرَّهَ الله تَعَالَى وَجْهَهُ الْكَرِيْمِ سے روایت ہے ، نبي ٓاکر م صَلَّا عَلَيْكُمْ نے ارشاد فرمایا: "جب میری امت پندرہ کاموں کو کرے گی تواس پر مَصائب کا آنا حلال ہوجائے گا۔عرض کی گئی: یا رسولَ اللہ!وہ کیا کام ہیں؟ار شاد فرمایا:"جب مال غنيمت كوذاتى دولت بناليا جائے گا، امانت كومال غنيمت بناليا جائے گا، زكوة كو جرمانه سمجھ لیا جائے گا، جب لوگ اپنی ہیوی کی اطاعت کریں گے اور اپنی ماں کی نافرمانی کریں گے، جب دوست کے ساتھ نیکی کریں گے اور باپ کے ساتھ برائی کریں گے، جب مسجدوں میں آوازیں بلندی جائیں گی، ذلیل ترین شخص کو قوم کا سردار بنا دیا جائے گا، جب کس شخص کے شرکے ڈرسے اس کی عزت کی جائے گی، شراب بی جائے گی، ریشم پہنا جائے گا، گانے والیاں اور ساز رکھے جائیں گے اور اس امت کے آخری لوگ پہلوں کوبراکہیں گے۔اس وقت تم سرخ آندھیوں ، زمین کے دھنسنے اور مشح کا انتظار

(جامع الاصول، حرف القاف، الكتاب التاسع، الباب الاول، الفصل الحادى عشر، ٢٠٨٣/١٠، الحديث: ٢٩٢٥)

(5)... حضرت حذیفه بن اسید غفاری دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، رسول الله مَعَالَیٰ الله عَمَالیٰ مَنْهُ مِوگی جب تک که تم اس مِنَّا اللهٔ اللهٔ واللهٔ اللهٔ الله مورج کے مغرب سے طلوع ہونے، حضرت عیسلی بن مریم کے نزول، یا جوج ما جوج کا اور تین مرتبہ زمین دھننے کا ذکر فرمایا، ایک مرتبہ مشرق میں ، ایک مرتبہ مغرب میں ، ایک مرتبہ مغرب میں ، ایک مرتبہ مغرب میں ، ایک مرتبہ جزیرہ عرب میں اور سب کے آخر میں ایک آگ ظاہر ہوگی جولوگوں کو محشر کی طرف لے جائے گی۔

(مسلم، کتاب الفتن واشراط الساعة، باب فی الآیات التی تکون قبل الساعة، ص ۱۵۵۱، الحدیث: ۳۹(۲۹۰۱))

(6)... حضرت عبد الله بن عباس دَضِیَ الله تَعَالی عَنْهُ کما سے منقول ایک طویل روایت
کے آخر میں ہے کہ قیامت ہوم عاشوراء لیعنی محرم کے مہینہ کی دس تاری کو ہوگی۔ (
فضائل الاوقات للبیہقی، باب تخصیص ہوم عاشوراء بالذکر، ص ۱۱۹، الحدیث: ۲۸۲)

(8)... حضرت عبدالله بن سلام دَضِى الله تَعَالى عَنْهُ فرماتے ہیں "الله تعالی نے جمعه کی آخری ساعت میں حضرت آدم عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کو پید اکیا اور اسی ساعت میں قیامت قائم ہوگی۔ (کتاب الاساء والصفات لیبیق، باب بدء انخاق،۲۰۵۰، رقم:۸۱۱)

حضور سید المرسکلین صَالِعَیْمِ نے قیامت کی اس قدر تفصیلی علامات بیان فرمائی ہیں کہ دیگر نشانیوں کے ساتھ ساتھ قیامت کا مہینہ، دن ، تاریخ اور وہ گھڑی بھی بتادی کہ جس میں قیامت واقع ہوگی البتہ آپ مَنْ اللّٰهُ عِلْمَ نے بیہ نہیں بتایا کہ کس سن میں قیامت واقع ہوگی۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ اگر س بھی بتادیتے توہمیں معلوم ہوجا تاکہ قیامت آنے میں اب کتنے سال، کتنے دن اور کتنی گھڑیاں باقی رہ گئی ہیں بوں قیامت کے احیانک آنے کا جو ذکر قرآن پاک میں ہے وہ ثابت نہ ہو تا لہٰذاسال نہ بتانا قرآن پاک کے صِدق کو قائم رکھنے کیلئے اوراس کے علاوہ بہت کچھ بتادیناا پناعلم ظاہر کرنے کیلئے ہے۔ قُلُ لَّا آمُلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَّ لَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ اللهُ -وَ لَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سُتَكُثَرُتُ مِنَ الْخَيْرِ أَنْ وَمَا مَشَنِي السُّوِّءُ أَ-اِنَ اَنَا إِلَّا نَنِيرٌ وَّ بَشِيرٌ لِّقَوْمِ يُّؤُمِنُونَ (188) ترجمہ:تم فرماؤ، میں اپنی جان کے نفع اور نقصان کا خود مالک نہیں مگر جواللہ حاہے اور اگر میں غیب جان لیا کرتا تومیں بہت سی بھلائی جمع کرلیتا اور مجھے کوئی برائی نہ پہنچتی۔ میں توامیان والوں کو صرف ڈراور خوشخبری سنانے والا

ہول\_

#### تفسير:

# علم غيب كي نفي كي تَوجيهات:

{ وَ لَوْ كُنْتُ اَعْلَمُ الْغَیْبَ: اور اگر میں غیب جان لیاکر تا۔ } اس آیتِ مبار کہ میں علم غیب کی نفی کی علاءِ کرام نے مختلف توجیہات بیان کی ہیں ، ان میں سے چار توجیہات درج ذیل ہیں جنہیں اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان رَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ

نے نبی کریم مَثَّاتِیَّمِ کے علوم کے بیان پر شمل اپنی لاجواب کتاب" اِنْبَاءُ الْحَیْ آنَّ کلامَهُ الْبَصُوْنَ تِبْیَانٌ لِّکُلِّ شَیْءِ "(الله تعالی کاکلام قرآنِ مجید ہر چیز کاروش بیان ہے) میں بیان فرمایا ہے۔

پہلی توجیہہ

(1)...اس آیت میں علم عطائی کی نفی نہیں بلکہ علم ذاتی کی نفی ہے۔

امام قاضی عیاض رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَی عَلَیْهِ شَفَا شَریف میں فرماتے ہیں ''نبی کریم منگالیّنیّم کے مجزات میں سے بیہ کہ اللہ تعالی نے آپ مَنگالیّنیّم کو نحیوب پر مُنظلع فرمایا اور آئدہ ہونے والے واقعات سے باخبر کیا۔ اس باب میں احادیث کا وہ بحرِ ذَخّار ہے کہ کوئی اس کی گہرائی جان ہی نہیں سکتا اور نہ اس کا پانی ختم ہو تا ہے۔ آپ مَنگالیّم کے معزات میں سے بیدایک ایسام مجزوہ ہے جو یقین اور وُ ثوق سے معلوم ہے اور ہم تک اس کی خبریں مُتوارِّ طریقے سے کثرت سے پہنچی ہیں اور غیب پر اطلاع ہونے پر اِن احادیث کے معانی و مطالب آپس میں متحد ہیں۔

(شفاء شريف، فصل ومن ذلك مااطلع عليه من الغيوب وما يكون، ص ٣٣٦–٣٣٥، الجزءالاول)

علامہ شہاب الدین احمد بن محمد خفاجی دَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فَرمات ہیں "به وضاحت ان قرآنی آیات کے منافی نہیں جن میں به ارشاد فرمایا گیاہے کہ اللہ تعالی کے علاوہ اور کوئی غیب نہیں جانتا اور اس آیتِ کریمہ "وَ لَوْ كُنْتُ اَعْلَمُ الْغَیْبَ لَا سُتَكُ ثَرْتُ

مِنَ الْخَدِدِ '' میں کسی واسطے کے بغیر (بعنی علم ذاتی ) کی نفی کی گئی ہے البتہ اللہ تعالی کے بتانے سے حضور رئر نور مَلَّا عَلَیْ اللہ تعالی کا بیر فرمان ہے۔ کا بیر فرمان ہے۔

" عْلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِةٌ آحَدًا أَ (٢٦) اِلَّا مَنِ ارْتَطٰي مِنْ رَّسُولٍ " (جن٢٠،٢١)

ترجمهٔ کنڑالعِرفان: غیب کا جاننے والا اپنے غیب پرکسی کومکمل اطلاع نہیں دیتا۔ سوائے اپنے پسندیدہ رسولوں کے۔

(سيم الرياض القسم الاول في تعظيم العلى الأعظم\_\_\_\_الخ، فصل فيماا طلع عليه من الغيوب وما يكون، ١٣٩/٣)

#### دوسرى توجيهه

(2) ... یہ کلام ادب و تواضع کے طور پرہے۔

علامہ علی بن محمہ خازن رَحْبَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتے ہیں "اس آیت میں اس بات کا احتمال ہے کہ آپ مَنَّی اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ توافع اور ادب کے طور پر فرمایا ہواور مطلب یہ ہے کہ میں غیب نہیں جانتا مگریہ کہ اللّٰہ تعالی نے جس کی مجھے اطلاع دی اور جومیرے لئے مقرر فرمایا میں صرف اسی کو جانتا ہول۔ (خازن، الاعراف، تحت الآیة: ۱۲۷/۲،۱۸۸) تیسری توجیہہ

(3)...اس آیت میں فی الحال غیب جاننے کی نفی ہے متقبل میں نہ جاننے پر دلیل

نہیں ہے۔

علامه على بن محمد خازن رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَكَيْهِ فرمات بي "اس آيت ميں ايک احتال ميكھى ہے كہ حضور پر نور مَنَّ اللهُ عَلَيْهِ عَيب پر مطلع ہونے سے جہلے يہ كلام فرمايا، پھر جب الله تعالى نے حضور اقدس مَنَّ اللهُ عَلَيْمٌ كوعلم غيب كى اطلاع دى توحضور انور مَنَّ اللهُ يَقِمُ كوعلم غيب كى اطلاع دى توحضور انور مَنَّ اللهُ يَقِمُ كوعلم غيب كى اطلاع دى توحضور انور مَنَّ اللهُ يَقِمُ كوعلم غيب كى اطلاع دى توحضور انور مَنَّ اللهُ يَقِمُ كُوعلم عَنِ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

﴿ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهُ آحَمًا أُ (٢٦) إِلَّا مَنِ ارْ تَطْي مِنْ رَّسُولٍ ﴾ (جن: ٢٦)

ترجمهٔ كنُرُ العِرفان: غيب كا جاننے والا اپنے غيب پر سى كومكمل اطلاع نہيں ديتا۔ سوائے اپنے پسنديده رسولوں كے۔ (خازن، الاعراف، تحت الآية: ١٦٤/٢،١٨٨)

چو تھی توجیہہ

(4)... یہ کلام کفار کے سوال کے جواب میں صادر ہوا۔

علامہ علی بن محمد خازن دَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتے ہیں "اس آیت میں بہ بھی احتمال ہے کہ یہ کلام کفار کے سوال کے جواب میں صادر ہوا، پھراس کے بعد اللہ تعالی نے غیبی اَشیاء کو حضورِ اقد س مَثَّلَ اللہ عَلَیْم پر ظاہر کیا اور حضور بُرِ نور مَثَّ اللّٰہ عِلَیْم نے ان کی خبر دی تاکہ یہ نبی کریم مَثَّل اللّٰہ عِلْم کا مجزہ اور آپ مَثَّل اللّٰہ عِلَیْم کی نبوت صحیح ہونے پر دلیل بن جائے۔

(خازن،الاعراف، تحت الآية: ١٦८/٢،١٨٨)

{ لَا سُتَكُثَرُتُ مِنَ الْخَيْدِ: توميس بهت سي بهلائي جمع كرليتا-} اعلى حضرت امام المِسنّت ،امام احمد رضاخان رَحْبَةُ اللهِ تَعَالىٰ عَلَيْهِ فرماتِ مِين ''بھلائی جمع كرنا اور برائی نہ پہنچنااسی کے اختیار میں ہوسکتا ہے جو ذاتی قدرت رکھے اور ذاتی قدرت وہی رکھے گاجس کاعلم بھی ذاتی ہوکیونکہ جس کی ایک صفت ذاتی ہے اس کے تمام صفات ذاتی ، تومعنی میہ ہوئے کہ اگر مجھے غیب کاعلم ذاتی ہوتا توقدرت بھی ذاتی ہوتی اور میں بھلائی جمع کرلیتااور برائی نہ پہنچنے دیتا۔ بھلائی سے مراد راحتیں اور کامیابیاں اور دشمنوں پر غلبہ ہے اور برائیوں سے تنگی و تکلیف اور دشمنوں کاغالب آنا ہے۔ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ بھلائی سے مراد سر کشوں کامطیع اور نافرمانوں کا فرمانبر دار اور کافروں کا مومن کرلینا ہواور برائی سے بدبخت لوگوں کا باوجود دعوت کے محروم رہ جانا توحاصل کلام یہ ہو گاکہ اگر میں نفع و ضَرر کا ذاتی اختیار رکھتا تواہے منافقین و کافرین!تمہیں سب کو مومن کر ڈالتااور تمہاری کفری حالت دیکھنے کی تکلیف مجھے نہ پہنچق۔

(خزائن العرفان،الاعراف، تحت الآية: ۱۸۸، ص ۳۳۰)

#### سورة التَّوْبة

# بَرَآءَةٌ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِ إِلَى الَّذِينَ عَهَلُ تُمْ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ (1)

ترجمہ: یہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے ان مشر کوں کی طرف اعلانِ براءت ہے جن سے تمہارامعاہدہ تھا۔

تفسیر: مشرکین عرب اور مسلمانوں کے در میان عہد تھا،ان میں سے چند کے سوا سب نے عہد شکنی کی توان عہد شکنوں کا عہد ساقط کر دیا گیا اور حکم دیا گیا کہ چار مہینے وہ امن کے ساتھ جہاں چاہیں گزاریں ان سے کوئی تَعُوْض نہ کیا جائے گا، اس عرصہ میں انہیں موقع ہے کہ خوب سوچ سمجھ لیں کہ ان کے لئے کیا بہتر ہے اور اپنی احتیاطیں کرلیں اور جان لیں کہ اس مدت کے بعد اسلام منظور کرنا ہو گایاقتل۔ بیہ سورت 9 ص میں فنچ مکہ سے ایک سال بعد نازل ہوئی، رسول کریم سَلَّاتِیْتِلْم نے اس سال حضرت ابو بكر صديق رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ كوامير حج مقرر فرمايا تقااور ان كے بعد حضرت على المرتضى كَنَّهَ الله تَعَالى وَجْهَهُ الْكَرِيْم كوحاجيول كے مجمع ميں بيه سورت سنانے كے لئے بھیجا۔ جینانچہ حضرت علی المرتضلی كَرَّمَ الله تَعَالی وَجْهَهُ الْكَرِيْم نے وس ذی الحجه كو جَمر وعَقبہ کے پاس کھڑے ہوکرنداکی ''آیائیھا النّاسُ (اے لوگو!) "میں تمہاری طرف ر سول کریم مَثَّاللَّیْمُ کا بھیجا ہوا آیا ہوں۔ لوگوں نے کہا: آپ کیا پیام لائے ہیں ؟ تو آپ

كَنَّهَ الله تَعَالَى وَجُهَهُ الْكَرِيْمِ فَى تَيْسَ يَا جِالِيسَ آيتين اس سورتِ مباركه كى تلاوت فرمائين، پر فرمايا: مين چار حكم لايا مون:

- (1)...اس سال کے بعد کوئی مشرک کعبہ معظمہ کے پاس نہ آئے۔
  - (2)... کوئی شخص برَ ہنہ ہوکر کعبہ معظمہ کاطواف نہ کرے۔
    - (3)... جنت میں مؤمن کے سواکوئی داخل نہ ہو گا۔

(4)... جس کارسول کریم مَنَّ اللَّیْمِ کے ساتھ عہدہے وہ عہدا پنی مدت تک رہے گااور جس کی مدت میں میں نے یہ جس کی مدت مُعَیَّن نہیں ہے اس کی میعاد چار ماہ پر تمام ہوجائے گی۔ مشرکین نے یہ سن کر کہا: اے علی! کَتَّ مَر اللّٰه تَعَالٰی وَجْهَهُ الْکَرِیْم، اپنے چچا کے فرزند (بعنی سید عالم مَنَّ اللَّٰهِ يُّمِ الله تَعَالٰی وَجْهَهُ الْکَرِیْم، اپنے چچا کے فرزند (بعنی سید عالم مَنَّ اللَّٰهُ اللهُ عَلَیْ اللهُ اللهُ اللهُ عَهد لیسِ بُشت چھینک دیا، ہمارے ان کے در میان نیزہ بازی اور تیغ زنی کے سواکوئی عہد نہیں ہے۔

(مدارك،التوبة، تحت الآية: ٢،ص٢٢٩-٢٢٥، ملتقطاً)

### حضرت ابوبكرصد الله رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ كَي خلافت كي طرف اشاره:

اس واقعہ میں حضرت صدیق اکبر دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کی خلافت کی طرف ایک لطیف اشارہ ہے کہ حضور بُرِنور مَلَّی اللّٰهُ یَعَالیٰ عَنْهُ کو توامیر جج لطیف اشارہ ہے کہ حضور بُرِنور مَلَّی اللّٰهُ یَعَالیٰ وَجْهَهُ انْکَرِیْم کوان کے بیچھے سور کابراء ت بنایا اور حضرت علی المرتضٰی کَرَّمَ الله تَعَالیٰ وَجْهَهُ انْکَرِیْم کوان کے بیچھے سور کابراء ت بیٹر صنے کے لئے بھیجا تو حضرت ابو بکر دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ امام ہوئے اور حضرت علی

المرتضى كَتَّهُ الله تَعَالى وَجُهَهُ الْكَرِيْمِ مَقْتَدَى الله تَعَالى وَجُهَهُ الْكَرِيْمِ بِرِ ثَابِتِ مُولَى ۔ اور خود كى تقديم حضرت على المرتضى كَتَّهُ الله تَعَالى وَجُهَهُ الْكَرِيْمِ بِرِ ثابِتِ مُولَى ۔ اور خود حضرت على المرتضى كَتَّهُ الله تَعَالى وَجُهَهُ الْكَرِيْمِ نَ حضرت ابو بكر صدايق دَخِيَ الله تَعَالى وَجُهَهُ الْكَرِيْمِ نَ حضرت ابو بكر صدايق دَخِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ كَلَ الله تَعَالى عَنْهُ كُونَمَا وَخُلُوت كِمتعلق فرمايا "رسولِ كريم صَلَّى الله يَعْمَلُ في الله تَعَالى عَنْهُ كُونَمَا وَبِرُهُمَا في كُلَّمُ وِيا اور مين وہال حاضر تقاعائب نهيں تقا اور نه ہى مجھے كوئى مرض تقاتو ہم نے انہيں اپنى دنیا كے لئے پسند كر ليا جنہيں حضورِ اقد سَمَا الله يَعْمَلُ في مرض تقاتو ہم نے انہيں اپنى دنیا كے لئے پسند كر ليا جنہيں حضورِ اقد سَمَا الله يَعْمَلُ في عَمَار ہے دين (يعنى نماز) كے لئے پسند فرمايا تقا۔

(ابن عساكر، عبدالله ويقال عتيق بن عثمان بن فحافة \_\_\_الخ، ٢٦٥/٣٠)

اَلَّذِيْنَ امَنُوا وَ هَاجَرُوا وَ جَهَدُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ بِأَمُوَالِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ فَ اللهِ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْكَ اللهِ أَ-وَ اُولَبِكَ هُمُ النَّهِ أَ-وَ اُولَبِكَ هُمُ النَّهَ أَبِرُونَ (20)

ترجمہ: وہ جنہوں نے ایمان قبول کیا اور ہجرت کی اور اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ اللہ کی راہ میں جہاد کیا اللہ کے نزدیک ان کا بہت بڑا درجہ ہے اور وہی لوگ کامیاب ہونے والے ہیں۔

## مهاجرين انصاري افضل بين:

اس سے اشارۃ معلوم ہور ہاہے کہ مہاجرین انصار سے افضل ہیں اگرچہ دونوں اللہ

تعالیٰ کے پیارے اور دونوں کا میاب ہیں۔

يُبَشِّرُهُمُ رَبُّهُمُ بِرَحْمَةٍ مِّنَهُ وَ رِضُوَانٍ وَّ جَنَّتٍ لَّهُمُ فِيُهَا نَعِيُمٌ مُّقِيُمٌ (21)خُلِلِينَ فِيُهَا ۚ اَبَلَّاا ۚ -إِنَّ اللهَ عِنْلَهُ اَجُرُّ عَظِيْمٌ (22)

ترجمہ: ان کارب انہیں اپنی رحمت اور خوشنودی اور باغوں کی بشارت دیتا ہے، ان کے لئے ان باغول میں دائمی نعتیں ہیں۔ وہ ہمیشہ ہمیشہ ان جنتوں میں رہیں گے بیشک اللہ کے پاس بہت بڑا اجرہے۔

## هر صحاني نبي جنتي جنتي:

یہ آیتِ کریمہ بَظاہر مہاجرین صحابہ دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ م کے لئے ہے،ان بزرگوں کا جنتی ہونے گا اعلان فرما دیا گیا کا جنتی ہونے گا اعلان فرما دیا گیا جیسے حضرات عَشرہ مُبَشَّرہ وغیرہم۔ معلوم ہوا کہ صحابہ دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ م کی وہ عظمت ہے کہ ان کیلئے رحمت، جنت وررضائے الہی کی بشارتیں بطورِ خاص قرآنِ پاک میں دی گئی ہیں، لہذا جو صحابہ دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ م کے ایمان یا تقوی کا انکار کرے وہ اس آیت کا منکر ہے۔

إِلَّا تَنْصُرُوْهُ فَقَلُ نَصَرَهُ اللهُ إِذْ اَخْرَجَهُ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِلَّا تَنْصُرُ وَا ثَانِيَ اللهُ مَعَنَا ﴿ إِذْ مُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللهُ مَعَنَا ﴿ إِذْ مُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللهُ مَعَنَا ﴿

فَٱنْزَلَ اللهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَيْهِ وَ آيَّكَهُ بِجُنُوْدٍ لَّمْ تَرُوْهَا وَ جَعَلَ كَلِمَةَ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا - وَ اللهُ عَلِيَةَ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا - وَ اللهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ (40)

ترجمہ: اگرتم اس (بی) کی مدد نہیں کرو گے تواللہ ان کی مدد فرماح کا ہے جب کافروں نے انہیں (ان کے وطن سے) نکال دیا تھا جبہہ یہ دو میں سے دوسرے تھے، جب دونوں غار میں تھے، جب یہ اپنے ساتھی سے فرمار ہے تھے غم نہ کرو، بیشک اللہ ہمارے ساتھ ہے تواللہ نے اُس پر اپنی تسکین نازل فرمائی اور اُن لشکروں کے ساتھ اُس کی مدد فرمائی جوتم نے نہ دیکھے اور اُس نے کافروں کی بات کو نیچ کر دیا اور اللہ کی بات ہی بلندو بالا ہے اور اللہ غالب حکمت والا ہے۔

تفسیر: اس آیت میں اللہ تعالی نے ایک اور انداز سے مسلمانوں کوجہاد کی ترغیب
دی ہے کہ اگرتم میرے حبیب صَلَّقَیْدِ آم کی مدونہ کروگے تواللہ تعالی ان کی مدو فرمائے گا
کیونکہ اللہ عَرُّوجَ لَّ نے ان کی اس وقت بھی مدو فرمائی جبمکہ مکر مہ سے ہجرت کے وقت
ان کے ساتھ صرف ایک شخص تھا تو یہاں بدر جہ اولی مدو فرمائے گا۔ (تفسیر کبیر، التوبة، تحت الآیة: ۲۹/۲،۴۴)

حضرت ابوبكر صديق رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ كَي صحابيت وفضيلت:

(2)... یہ ہجرت اللہ تعالی کی اجازت سے تھی، رسول اللہ صَلَّا اللّٰہِ کَا خدمت میں مخلص صحابۂ کرام دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ م کی ایک بوری جماعت موجود تھی اور وہ حضرت ابو بکر صدبی دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ کے مقابلے میں نسبی طور پر نبی اکرم صَلَّا اللّٰہِ یَعَالی عَنْهُ کے مقابلے میں نسبی طور پر نبی اکرم صَلَّا اللّٰہِ یَا ہُوری کے زیادہ قریب بھی تھے لیکن اللہ تعالی نے ہجرت کے وقت رسول اکرم صَلَّا اللّٰهِ یَا اللّٰہ تعالی نے ہجرت کے وقت رسول اکرم صَلَّا اللّٰهِ یَا اللّٰه عَنْهُ کے علاوہ اور کسی کو بھی عطانہ ہیں فرما یا، شرف حضرت ابو بکر صدیق دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ کے علاوہ اور کسی کو بھی عطانہ ہیں فرما یا، یہ خصیص حضرت ابو بکر صدیق دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ کے علاوہ اور کسی کو بھی عطانہ ہیں فرما یا، یہ خصیص حضرت ابو بکر صدیق دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ کے عظوم مرتبے اور بقیہ صحابۂ کرام میں خضیص حضرت ابو بکر صدیق دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ کے عظیم مرتبے اور بقیہ صحابۂ کرام

دَضِ الله تَعَالَى عَنْهُ م پر آپ دَضِى الله تَعَالَى عَنْهُ كَ فَضَيَلَت پر دلالت كرتى ہے۔
(3)... ديگر صحابُ كرام دَضِى الله تَعَالَى عَنْهُ م حالات كى ناسازى كى وجہ سے ہجرت كر گئے جبکہ حضرت ابو بكر صديق دَضِى الله تَعَالَى عَنْهُ فَ فَ شديد خوف اور انتہائى خطرناك صورتِ حال كے باوجود بھى تاجدارِ رسالت صَلَّى اللهُ عَلَيْهِمُ كا قرب نہ چھوڑا بلكہ صبر و استقامت كے ساتھ رسولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهُمُ كى بارگاہ میں حاضر رہے اور رسولُ اللهُ مَلَى اللهُ عَلَيْهُمُ كى بارگاہ میں حاضر رہے اور رسولُ اللهُ مَلَى اللهُ عَلَيْهُمُ كى بارگاہ میں محروف رہے۔

(4)... حضرت ابو بكر صداق دَخِى الله تَعَالى عَنْهُ سفر و حضر ميں رسولِ انور صَلَّى اللهِ يَعَالى عَنْهُ سفر و حضر ميں رسولِ انور صَلَّى اللهِ يَعَالى عَنْهُ كَ بارگاه ميں حاضر رہتے بلكه اس كا اِلتزام فرماتے شھے، يہ آپ دَخِيَ الله تَعَالى عَنْهُ كَ سِي عشق رسول كى دليل ہے۔

(5)... آپ دَضِیَ الله تَعَالیْ عَنْهُ نِے غارِ تُور میں رسولُ الله صَلَّالَّیْنَیْمِ کی اُنسِیّت کا شرف پایا اور اپنی جان قربان کرنے کی سعادت پائی۔

(6)...الله تعالی نے انہیں اپنے حبیب مَنَّیْ اَیْدُمْ کا ثانی فرمایا یعنی حضورِ اقد س مَنَّیْ اَیْدُمْ کے بعد جس کاسب سے پہلانمبر ہے۔اس کے علاوہ اور بھی کئی مقامات پر حضرت ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عنْهُ نے تاجدارِ رسالت مَنَّیْ اَیْدُمْ کا ثانی (یعنی دوسرے نمبر پر) ہونے کا شرف بایا جن میں سے ایک سے ہے کہ آپ رضی الله تعالی عَنْهُ نبی اکرم مَنَّی اَیْدُمْ مَنَّی اَیْدُمْ مَنَّی اَیْدُمْ مَنَّی اَیْدُمْ مَنَّی اَیْدُمْ مَنَّی اَیْدُمْ مَنْ اَلله تعالی عَنْهُ نبی اکرم مَنَّی اَیْدُمْ مَنْ اَیْدُمْ سے بہلومیں تدفین کی وجہ سے قیامت تک ثانیت سے مشرف ہیں۔

(7)... حضرت ابو بکر صداق رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کا صحابی ہونا خود الله تعالی نے بیان فرمایا، یہ شرف آپ کے علاوہ اور کسی صحابی کوعطانہ ہوا۔

(8)...الله تعالی ان دونوں مقدس ہستیوں کے ساتھ تھا توجس کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہو بیراس کے دوسروں سے افضل ہونے کی دلیل ہے۔

(9)... الله تعالى كاخصوصيت كے ساتھ حضرت ابو بكر صديق دَضِى الله تَعَالى عَنْهُ پر سكينه نازل فرمانا بھى ان كى فضيلت كى دليل ہے۔

(تفسير كبير، التوبة، تحت الآية: ٠٤٠٨ / ٥٠ خازن، التوبة، تحت الآية: ٢٣٣/٢،١٣٠، ملتقطاً)

### حضرت عمرفاروق رضى الله تَعَالى عَنْهُ كَل تمنا:

ایک مرتبہ امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کے سامنے خلیفہ اول حضرت سید ناابو بکر صدیق دَضِی الله تَعَالیٰ عَنْهُ کا تذکرہ ہوا توآپ نے فرمایا" میری تمناہے کہ کاش! میرے سارے اعمال حضرت ابو بکر صدیق دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کِ دنوں میں سے ایک دن اور را توں میں سے ایک رات کے عمل کے برابر ہوتے۔ان کی رات تووہ کہ جس میں آپ دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ نے رسولُ الله صَالَیٰ الله عَنَالِمُ کَی رات کی طرف سفر کیا اور جب وہ دونوں غار تک جہنچ تو حضرت صدیق اکبر دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ نے عرض کی "یا رسولَ الله !مَنَّا اللهُ عَنَّا اللهُ عَنَّا کَی الله عَنْهُ نے میں غار عی جاوں گا تاکہ اس میں کوئی تکلیف دِہ چیز ہوتواس کی اَذِیّت آپ سے جہلے میں غار میں جاوَں گا تاکہ اس میں کوئی تکلیف دِہ چیز ہوتواس کی اَذِیّت آپ سَانی عَنْهُ کُلُور کُلُور

مجھے پہنچ ۔ جب حضرت صداق اكبر رفيق الله تَعَالى عَنْهُ غار مين داخل موئ توآب نے اس میں سوراخ دیکھے،آپ رضِی الله تَعَالیٰ عَنْهُ نے اپنی چادر کے مکڑے کرکے ان سوراخوں کو بند کیا، دو سوراخ باقی رہ گئے تووہاں اپنے پاؤں رکھ دئیے، اس کے بعد تاجدارِ رسالت صَلَّالِيَّةِ مِن سے عرض کی " یار سولَ الله اِسَّالِیَّنِیِّم، اب تشریف لے آئیے۔ نبی اکرم مَنَّالِیُّیِّمِ غار میں تشریف لائے اور آپ مَنَّاللَّیُمِّم نے حضرت صدیق اکبر رَضِیَ اللّٰهُ تَعَالَىءَن وُ کی گود میں سرانور رکھ دیااور آرام فرمانے لگے۔اتنے میں سوراخ سے کسی چیز نے حضرت ابو بکرصدیق رَضِیَ الله تَعَالیءَنْهُ کے پاؤں پرڈس لیا۔ آپ رَضِیَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَن ۗ ہُ نے اس خوف سے حرکت نہ کی کہ کہیں رسولُ اللّٰہ صَاَّلَیْکِمٌ نیند سے بیدار نہ ہو جائیں کیکن تکلیف کی شدت سے نکلنے والے چند آنسونبی اکرم <sup>ملگا</sup>لیُّیم کے رُوئے اقد س پر گر گئے تو آپ صَلَّىٰ عَیْرِ مِ نے ارشاد فرمایا ''اے ابو بکر! کیا ہوا؟ عرض کی! میرے ماں باب آب مَنَّ اللَّيْمِ بِهِ فدا هول ، مجھے سی چیزنے ڈس لیا ہے۔ سر کار دوعالم مَنَّ اللَّهُ مِنْ اللّ لعاب دېن اس جگه پر لگادیا تواسی وقت ساری تکلیف ختم ہوگئی، بعد میں یہی ڈنگ آپ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنهُ كِي وفات كاسبب بنا\_اوران كادن وه كه جب حضوراقدس صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِمُ کے وصال ظاہری کے بعد عرب کے چند قبیلے مرتد ہو گئے اور زکوۃ دینے سے انکار کر دیا توآپ دَخِیَ الله تَعَالی عَنْهُ نے فرمایا "اگرانہوں نے زکوۃ کے مال کی ایک رسی بھی روکی تومیں ان کے خلاف جہاد کروں گا۔ میں نے عرض کی ''اے رسولُ اللّٰہ صَالِیّٰتُیِّمٌ

کے خلیفہ!لوگوں کے ساتھ اُلفت اور نرمی کابر تاؤیجئے۔ آپ دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ نَے فرمایا" وحی کاسلسلہ ختم ہو دیکا اور اب دین مکمل ہو گیا ہے کیا وہ دین میں کمی کریں گے ؟حالا نکیہ میں ابھی زندہ ہول۔(خازن،التوبة، تحت الآیة:۲۴۰/۲،۴۰)

اعلى حضرت رَحْمَةُ اللهِ تَعَالى عَلَيْهِ كياخوب فرماتي بين:

صداق بلکہ غار میں جان اس پہ دے کے اور حفظ جاں تو جان فروضِ غرر کی ہے قُلُ لَّنَ يُّصِيْبَنَا ۚ إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا ۚ هُوَ مَوْلَىنَا ۚ وَعَلَى اللهُ لَنَا ۚ هُوَ مَوْلَىنَا ۚ وَعَلَى اللهُ وَلَيْتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ (51)

ترجمہ: تم فرماؤ: ہمیں وہی چہنچ گاجو اللہ نے ہمارے لیے لکھ دیا، وہ ہمارا مدد گارہے اور مسلمانوں کواللہ ہی پر بھروسہ کرناچاہیے۔

تفییر: یعنی اے حبیب! مُنَّالَیْمُ ، آپ ان لوگوں سے فرمادیں جو آپ کو مصیبت و
تکلیف پہنچنے پر خوش ہوتے ہیں کہ ہمیں وہی پہنچ گاجواللہ تعالی نے ہمارے لئے اور
ہم پر مقدر فرمادیا اور اس نے اسے لوحِ محفوظ میں لکھ دیا کیونکہ قیامت تک ہونے والا
ہراچھا برا کام لکھ کرقلم خشک ہو چکا تواب کوئی شخص اس بات پر قادر نہیں کہ وہ اپنی
جان سے اس مصیبت کو دور کر دے جو اس پر نازل ہونی ہے اور نہ ہی کوئی اس بات پر
قادر ہے کہ وہ خود کو ایسا فائدہ پہنچا سکے جو اس کے مقدر میں نہیں اور بے شک اللہ

تعالی ہی ہمارا حافظ و ناصر ہے اور وہ ہماری زندگی اور موت ہر حال میں ہماری جانوں سے زیادہ ہمارے قریب ہے اور مسلمانوں کو اپنے تمام اُمور میں اللہ تعالی ہی پر بھروسہ کرناچاہئے۔(خازن،التبة، تحت الآیة:۲۲۸/۲،۵۱)

#### تقدير(Destiny) كابيان:

یہاں تقدیر کا مسکہ بیان ہوا اس مناسبت سے ہم یہاں تقدیر سے متعلق دو احادیث اور دوآ ثار ذکر کرتے ہیں، چیانچہ

حضرت زید بن ثابت رَضِیَ الله تَعَالی عَنْهُ سے روایت ہے، حضورِ اقد س صَلَّا لَیْکُمْ نے ارشاد فرمایا" اگر الله تعالی آسان و زمین کے تمام باشندوں کوعذاب دینا چاہے تووہ انہیں عذاب دے سکتا ہے اور یہ اس کا کوئی ظلم نہ ہوگا (کیونکہ وہ سب کا مالک ہے اور مالک کو اپنی ملکیت میں تَصُوُف کا حق حاصل ہے) اگر وہ ان پر رحم کرے تواس کی مالک کو اپنی ملکیت میں تَصُوُف کا حق حاصل ہے) اگر وہ ان پر رحم کرے تواس کی رحمت ان کے اعمال سے بہتر ہوگی، اگر تم اُحد پہاڑ کے برابر سونا یا مال الله تعالی کی راہ میں خرچ کرو تووہ اس وقت تک ہر گر قبول نہ ہوگا جب تک تقدیر پر ایمان نہ لے آؤ، دیکھو!جو بات تم پر آنے والی ہے وہ جانہیں سکتی اور جو نہیں آنے والی وہ آنہیں سکتی، اگر اس کے خلاف عقیدہ رکھتے ہوئے تمہیں موت آگئی تو بجھے لوکہ جہنم میں جاؤگے۔ اس کے خلاف عقیدہ رکھتے ہوئے تمہیں موت آگئی تو بجھے لوکہ جہنم میں جاؤگے۔ (این ماجہ ، کتاب النّة ، باب فی القدر ، ۱۹۵۱ کا دیث : 22)

حضرت ابودر داء رَخِيَ الله تَعَالى عَنْهُ سے روایت ہے،سرورِ عالَم مَثَلَاثَائِمٌ نے ارشاد

فرمایا" ہر چیز کی ایک حقیقت ہے اور بندہ اپنے ایمان کی حقیقت تک اس وقت پہنچے گا جب وہ اس بات پر یقین کرلے کہ جومصیبت اسے پہنچی وہ اس سے ٹلنے والی نہ تھی اور جومصیبت اسے پہنچی وہ اس سے ٹلنے والی نہ تھی۔ جومصیبت اس سے ٹل گئی وہ اسے پہنچنے والی نہ تھی۔

(مندامام احمد، مندالقبائل، ومن حدیث الی الدرداء عویمر رضی الله عند، ۱۲۵۲۰، الحدیث: ۲۷۵۲۰ مندالقبائل، ومن حدیث الی الدرداء عویمر رضی الله عند، ۱۲۵۲۰، الحدیث: ۲۷۵۲۰ محضرت مسلم بن بیبار دَحْبَهٔ الله تَعَالی عَدَیْدِ فرمات بین "نقد بر اور اس کے بارے میں کلام کرنا بید دو ایسی وسیع وادیاں ہیں کہ لوگ ان میں ہلاک تو ہو سکتے ہیں لیکن ان کی انتہا تک نہیں پہنچ سکتے لہذا تم اس شخص کی طرح عمل کروجہ بید معلوم ہو کہ اس کاعمل ہی اسے نجات دے گا اور اس شخص کی طرح توکل کروجہ بیا علم ہو کہ اسے وہی چہنچے گاجو الله عَرَّوَ جَلَّ نے اس کے لئے لکھ دیا ہے۔

(تفسيرا بن البي حاتم، التوبة، تحت الآية: ١٨١١/٦،٥١)

حضرت مطرف رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فرمات ہیں ''کسی شخص کے لئے بہ جائز نہیں کہ وہ حصت پہ چڑھ کے خود کو گرا دے اور کہنے لگے کہ میری تقدیر میں ہی بوں کھا تھا بلکہ ہمیں ڈر اور خوف ہونا چاہئے اور جب کوئی مصیبت پہنچ جائے توبید ذہن بنانا چاہئے کہ ہمیں وہی پہنچے گاجو اللّٰد عَرَّوجَ اللّٰ نے ہمارے لیے لکھ دیا۔

(در منثور،التوبة، تحت الآية:۲۱۲/۴،۵۱)

#### تقدیر (Destiny) کے بارے میں بحث کرنے سے بچیں:

یا درہے کہ نقد پر کامسکہ انتہائی نازک ہے اور اس مسکلے میں الجھا کر شیطان لو گوں کا ایمان برباد کرنے کی کوشش کرتا ہے لہذا ہر مسلمان کو چاہئے کہ وہ تقدیر کے بارے میں بحث اور غورو فکر کرنے سے بچے ۔ صدر الشربعہ مفتی امجد علی عظمی رَحْہَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتے ہیں''قضاو قدر کے مسائل عام عقلوں میں نہیں آسکتے اور ان میں زیادہ غوروفکر کرنا ہلاکت کاسبب ہے،صدیق وفاروق دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُمَا اس مسکلہ میں بحث کرنے سے منع فرمائے گئے توہم اور آپ کس گنتی میں ۔۔۔! اتنا تبجھ لیں کہ اللہ تعالیٰ نے آدمی کو پتھراور دیگر جمادات کی طرح بےحس و حرکت پیدانہیں کیا بلکہ اسے ایک طرح کا اختیار دیاہے کہ ایک کام چاہے کرے چاہے نہ کرے اور اس کے ساتھ عقل بھی دی ہے کہ بھلے ، برے ، نفع ، نقصان کو پہیان سکے اور ہرقشم کے سامان اور اَسباب مہیا کر دئیے ہیں کہ بندہ جب کوئی کام کرنا چاہتا ہے تواسے اس قسم کے سامان مہیا ہو جاتے ہیں اور اسی بنا پر اس پر مُواخذہ ہے۔ اپنے آپ کو بالکل مجبوریا بالکل مختار سمجھنا دونوں گمراہی ہے۔

(بهار شريعت، حصه اول، عقائد متعلقهُ ذات وصفات، ١٨/١-١٩، ملخصًا)

فَإِنُ رَّجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآمِفَةٍ مِّهُ هُمُ فَاسُتَأْذَنُوْكَ لِلْخُرُوجِ فَقُلَ لَّنَ تَغَاتِلُوا مَعِي عَلُوَّا أَ-إِنَّكُمُ لَنَ تُقَاتِلُوا مَعِي عَلُوَّا أَ-إِنَّكُمُ رَضِيْتُمُ بِالْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقُعُلُوا مَعَ الْخُلِفِيْنَ (83)

ترجمہ: پھراے حبیب! اگر اللہ تمہیں ان میں سے کسی گروہ کی طرف واپس لے جہاد میں سے کسی گروہ کی طرف واپس لے جائے اور وہ تم سے جہاد میں ساتھ نکلنے کی اجازت ما تکیں تو تم فرمادینا کہ تم کبھی بھی میرے ساتھ نہ چلواور ہر گزمیرے ساتھ کسی دفعہ بیٹھے رہنے کو پسند کیا تو (اب) پیچھے رہ جانے والوں کے ساتھ بیٹھ رہو۔

فَانَ دَّجَعَكَ اللهُ إلى طَآنِفَةٍ مِّنْهُمْ: پھراے محبوب! اگر الله ته ہیں ان میں سے کسی گروہ کی طرف واپس لے جائے۔ کی اے حبیب! صَالِیْ اَیْمُ ، اب جو آپ غزوہ تبوک سے واپس مدینہ منورہ پہنچیں گے تو منافقین دھوکہ دہی کے لئے کہیں گے کہ حضور! صَالِیْ اَیْمُ مُ کو اجازت دیں کہ آئندہ جہاد میں آپ کے ہمراہ چلیں۔ (خازن، التوبة، تحت الآیة: ۲۱۵/۲،۸۳) اس میں غیبی خبر ہے کہ وہ ایساکہیں گے۔

{فَاقُعُدُوْا مَعَ الْخُلِفِيْنَ: تو (اب) پیچے رہ جانے والوں کے ساتھ بیڑ رہو۔}
لینی اب اگر منافقین جہاد میں ساتھ چلنے کی اجازت مانگیں توان سے فرما دو کہ اب تم
ہرگز کبھی بھی میرے ساتھ نہ چلواور نہ ہی میرے ساتھ کسی دشمن سے لڑو۔ تم نے پہلی
دفعہ جہاد سے پیچے بیٹے رہنے کو پسند کیا تواب بھی پیچے رہ جانے والوں کے ساتھ بیٹے
رہولینی عور توں بچوں بیاروں اور ایا ہجوں کے ساتھ بیٹے رہو۔

صُلِی مُلیّت حکم قرآن کے خلاف ہے:

اس سے ثابت ہواکہ جس شخص سے دھوکہ اور فریب ظاہر ہواس سے تعلق ختم کر دینا اور علیحدگی اختیار کرلینی چاہیے اور محض اسلام کے مُدّی ہونے سے کسی کو ساتھ ملالینے کی اجازت نہیں ہوتی ۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی مُثَّا اللَّٰہِ کَمْ ساتھ منافقین کے جہاد میں جانے کومنع فرمایا۔ (خازن، التوبة، تحت الآیة: ۲۲۷/۲،۸۳)

آج جولوگ کہتے ہیں کہ ہر کلمہ گو کو ملالو اور اس کے ساتھ اتفاق واتحاد کرویہ اس حکم قرآنی کے بالکل خلاف ہے۔ اس حکم میں ایک حکمت سے بھی ہے کہ اگر مومنوں کے ساتھ منافقوں کو بھی کسی اہم مہم میں شامل کر لیا جائے تووہ مسلمانوں کے دلوں میں نفاق پیدا کرنے کی کوشش کریں گے ، جیسے بہادروں کے ساتھ اگر بزدلوں کو بھی کسی مہم میں بھیج دیا جائے تووہ بزدل اپنی حرکتوں سے بہادروں کے بھی قدموں میں لغزش میں بھیج دیا جائے تووہ بزدل اپنی حرکتوں سے بہادروں کے بھی قدموں میں لغزش پیدا کردیں گے۔

وَمِنَ الْأَعْرَابِ مَنْ يُّؤْمِنُ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْأَخِرِ وَ يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ الْرَّمُولِ أَلَا إِنَّهَا قُرْبَةٌ يُنْفِقُ قُرُبَةٌ وَصَلَوْتِ الرَّسُولِ أَلَا إِنَّهَا قُرْبَةٌ يَنْفَوْرٌ لَهُمُ أَسْمُكُولِ اللهَ غَفُورٌ لَهُمَ أَسْمَكُ فِلُهُمُ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ أَ-إِنَّ اللهَ غَفُورٌ لَهُمُ أَسِيكُ فِلُهُمُ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ أَ-إِنَّ اللهَ غَفُورٌ لَهُمُ أَسِمُ اللهُ فَي رَحْمَتِهِ أَ-إِنَّ اللهَ غَفُورٌ لَا عَمَدُ أَلَا اللهُ فَي رَحْمَتِهِ أَ-إِنَّ اللهَ غَفُورٌ وَعِيمٌ (99)

ترجمہ: اور کچھ گاؤں والے وہ ہیں جواللہ اور قیامت پر ایمان رکھتے ہیں اور جو خرج کرتے ہیں اسے اللہ کے ہاں نزدیکیوں اور رسول کی دعاؤں کا ذریعہ سمجھتے ہیں۔ سن لو! بیشک وہ ان کے لیے (اللہ کے) قرب کا ذریعہ ہیں۔عنقریب اللہ انہیں اپنی رحمت میں داخل فرمائے گا، بیشک اللہ بخشنے والامہر بان ہے۔ تفسیر:

{وَ مِنَ الْأَعْمَ ابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْأَخِي: اور كِهِ كَاوَل والع وه بين جو اللّٰہ اور قیامت پر ایمان رکھتے ہیں۔} اس سے پہلی آیت میں بیان فرمایا گیا کہ کچھ دیہاتی ایسے ہیں کہ اللّٰہ عَزَّوَ جَلَّ کی راہ میں جو خرج کرتے ہیں اسے تاوان سمجھتے ہیں اور اس آیت میں بیان فرمایا جار ہاہے کہ دیہا تیوں میں بعض حضرات ایسے ہیں جونیک اور صالح مومن ہیں ، راہِ خدامیں جہاد کرنے والے ہیں اور وہ اللّٰہ تعالیٰ کی راہ میں خرج كرنے كوغنيمت تَصَوُّر كرتے ہيں۔ آيت كاخلاصہ بيرے كه ديہات ميں رہنے والے بعض حضرات ایسے ہیں کہ وہ اللّٰہ عَزَّوَ جَلَّ کی راہ میں جو کچھ خرج کرتے ہیں اسے اللّٰہ تعالی کے ہاں نزدیکیوں اور رسول اکرم مَنَّالَّائِمٌ کی دعاؤں کا ذریعہ سمجھتے ہیں کہ جب ر سول کریم مَثَّاللَّیْمُ کی بار گاہ میں صدقہ پیش کریں گے توحضور بُرِ نور مَثَاللَّیْمُ ان کیلئے خیرو برکت ومغفرت کی دعافرمائیں گے۔(تفسیر کبیر،التوبة، تحت الآیة:۹۹،۱۲۷/۱-۱۲۷،خازن،التوبة، تحت الآية: ۲۷/۲،۹۹، ملتقطاً )

اس آیت میں جن دیہاتیوں کا ذکر ہواان کے بارے میں امام مجاہد رَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں کہ بیدلوگ قبیلہ مُرَجَعَہ میں سے بنی مُقَرَّن ہیں۔کلبی نے کہاوہ اللم، غِفار اور جُہَدِینہ کے قبیلے ہیں۔ (بغوی، التوبة، تحت الآیة:۲۷۰/۲،۹۹)

ان قبائل کے بارے میں سیجے بخاری اور مسلم میں حضرت ابوہریرہ رَضِی الله تَعَالی عَنْهُ سِنے مروی ہے، رسول کریم مَثَّلِ لِیُوَّم نے فرمایا کہ قریش، انصار، جُہُدنہ، مُرَحِیَنہ، اسلم، غنه سے مروی ہے، رسول کریم مَثَّلِ لِیُوْم نے فرمایا کہ قریش، انصار، جُہُدنہ، مُرَحِیَنہ، اسلم، غفار اور اشجع کے لوگ ہمارے دوست ہیں، ان کامولی اللہ اور رسول کے سوااور کوئی نہیں۔ (بخاری، کتاب المناقب، باب ذکر اسلم وغفار و مزینۃ۔۔۔ الخ، ۲۵۲۲، الحدیث: ۳۵۱۲، سلم، کتاب نضائل الصحابۃ، باب دعاء النبی صلی اللہ علیہ وسلم لغفار واسلم، ص ۱۳۵۵، الحدیث: ۱۸۹ (۲۵۲۰))

آیت "مَنْ یُّوُّمِنُ بِاللهِ وَ الْیَوْمِ الْاَخِیِ" سے معلوم ہونے والے مسائل: اس سے دومسئلے معلوم ہوئے۔

(1)...الله عَزَّوَ جَلَّ اور قیامت کوماننے والاوہی ہے جو حضور بُرِ نور صَلَّا قَیْنِمِّ پر ایمیان لائے کے کیونکہ دوسرے گنوار بھی الله تعالی اور قیامت کومانتے تھے مگر انہیں منکرین میں شامل کیا گیا۔

(2)... تمام اعمال پرائمان مقدم ہے۔ یادر ہے کہ اللہ عَزَّوَ جَلَّ اور قیامت پرائمان میں تمام اعمال پرائمان صروری تمام ایمانیات داخل ہیں لہذا قیامت، جنت دوزخ، حشر، نشر سب ہی پرائمان ضروری ہے۔

نبی کریم مَلَّا فَیْنِمْ کے وسلے کے بغیررضائے اللی کے حصول کی کوشش بریکارہے:

علامه احمد صاوى رَحْمَةُ اللهِ تَعَالى عَلَيْهِ آيت كاس حص "وَصَلَوْتِ الرَّسُولِ"

اور رسول کی دعاؤں کا ذریعہ مجھتے ہیں "کے تحت فرماتے ہیں 'کیونکہ نبی اکرم مُلَّی اللّٰهِ ہُم ہر نعمت میں سب سے بڑاواسطہ ہیں تواللّٰہ تعالیٰ کے لئے جو بھی عمل کیا جائے اس میں ان کا لحاظ رکھنا ضروری ہے، اللّٰہ تعالیٰ نے ہمیں نبی اکرم مُلَّی اللّٰہ عَلَیْ مُلِی سے ابنی فرمانبرداری کا تھم دیا ہے، ارشاد فرمایا:

" قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ" (ال عمران: ٣١)

ترجمهٔ کنزُالعِرفان: اے حبیب! فرما دوکہ اے لوگو! اگرتم اللہ سے محبت کرتے ہوتومیرے فرما نبر داربن جاؤاللہ تم سے محبت فرمائے گا۔

توجویہ گمان رکھے کہ وہ اپنے اور اللہ تعالی کے در میان نبی اکرم سَلَّالِیْا ِمِّمَ کُواسطہ اور وسیلہ بنائے بغیر اللہ تعالی کی رضاحاصل کرلے گا توبیہ اس کی خام خیالی اور بریکار کوشش ہے۔(صاوی،التوبة، تحت الآیة: ۸۳۱/۳،۹۹)

معلوم ہواکہ نیک اعمال میں اللہ تعالیٰ کی رضائے ساتھ حضورِ اقدس صَالَّیٰ اللهٔ عَلَیْمِ کی خوشنودی کی نیت کرنا شرک نہیں بلکہ قبولیت کی دلیل ہے۔ یہ بھی معلوم ہواکہ حضورِ اقدس صَالِّیْ اللهٔ کی دعائے مبارک ساری کائنات سے منفر داور جداگانہ چیز ہے کیونکہ یہاں آیت میں قربِ اللی کے ساتھ حضور بُرِ نور صَالِّیْ اللّٰہِ کَمِی دعا کا حصول ایک مقصد کے طور پربیان کیا گیا ہے۔

وَ هِنَّ عُوْلَكُمْ مِّنَ الْأَعْرَابِ مُنْفِقُونَ لهوَ مِنَ آهُلِ الْمَدِيْنَةِ لَا مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمْ أَ-نَعْنُ نَعْلَمُهُمْ أَ-نَعْنُ نَعْلَمُهُمْ أَ-نَعْنُ نَعْلَمُهُمْ أَ- نَعْنُ نَعْلَمُهُمْ أَلَى عَنْدابِ عَظِيْمٍ (101) سَنْعَذِّ بُهُمُ مُّرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إلى عَنَابِ عَظِيْمٍ (101)

ترجمہ: اور تمہارے آس پاس دیہاتیوں میں سے کچھ منافق ہیں اور کچھ مدینہ والے (بھی) وہ منافقت پر اڑگئے ہیں۔ تم انہیں جانتے ، ہم انہیں جانتے ہیں۔ تم انہیں جانتے ہیں۔ عنقریب ہم انہیں دو مرتبہ عذاب دیں گے پھر انہیں بڑے عذاب کی طرف بھیراجائے گا۔

تفسیر: اس آیت میں بیان فرمایا کہ مدینہ منورہ کی آس باس کی بستیوں میں بھی منافقین کی ایک جماعت ہے اگر چہتم ان کے نفاق کونہیں جانتے۔

(تفسيركبير،التوبة، تحت الآية:۱۰۱۱/۴۳۱)

اور بونہی خود مدینہ طیبہ میں بھی کچھ منافقین ہیں جیسے عبداللہ بن اُبی اور اس کے ساتھی اور دیگر بہت سے لوگ جن کے بارے میں قرآن مجید کی متعدّد آیات میں نشاند ہی کی جاتی رہی۔

# صرف جگہ سے کسی کے اچھایابرا ہونے کا فیصلہ نہیں کیاجاسکتا:

اس آیت سے معلوم ہوا کہ کس کے اچھا یا برا ہونے کا فیصلہ صرف جگہ سے نہیں کیا جاسکتا جیسے مدینہ منورہ میں رہنے کے باوجود کچھ لوگ منافق اور لائقِ مذمت ہی رہے، ہاں اگر عقیدہ صحیح ہے تو پھر جگہ کی فضیلت بھی کام دیت ہے جیسے سر کارِ دوعالَم مَلَّ عَلَیْوِ مِنْ مَدینہ طیبہ کے بارے میں ار شاد فرمایا: "مدینہ کی تکلیف و شدت پر میری اُمت میں سے جو کوئی صبر کرے قیامت کے دن میں اس کا شفیع ہوں گا۔

(مسلم، كتاب الحج، باب الترغيب في سكني المدينة - - - الخ، ص١٥٥ ، الحديث: ٣٨٣ (١٣٧٧))

حضرت سعد دَخِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے، حضور اکرم صَلَّا اللهُ عَلَيْهِ نِے ارشاد فرمایا" مدینہ لوگوں کے لئے بہتر ہے اگر جانتے، مدینہ کو جوشخص بطورِ اعراض جھوڑے گا اللہ تعالی اس کے بدلے میں اُسے لائے گا جواس سے بہتر ہو گا اور مدینہ کی تکلیف و مشقت پر جو ثابت قدم رہے روزِ قیامت میں اس کا تفیع یا شہید (لیمنی گواہ) ہوں گا۔ اور ایک روایت میں ہے کہ" جوشخص اہل مدینہ کے ساتھ برائی کا ارادہ کرے اللہ عَرَّوَجُلَّ اُسے آگ میں اس طرح پھلائے گا جیسے سیسہ یااس طرح جیسے نمک پانی میں گھل جاتا ہے۔ (مسلم، کتاب الحج، باب فضل المدینة ودعاء النبی صلی اللہ علیہ وسلم فیہا بالبرکة۔۔۔الخ، ص

حضرت سفیان بن ابی زہیر دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ میں نے رسولُ الله صَلَّیٰ اللّٰهُ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْهُ مِو گا،اس وقت کچھ میں نے رسولُ الله صَلَّیٰ اللّٰهُ عَلَیْ گوار شاد فرماتے ہوئے سناکہ" یمن فتح ہو گا،اس وقت میں ہیں لوگ دوڑتے ہوئے آئیں گے اور اپنے گھر والوں اور ان کو جوان کی اطاعت میں ہیں لے جائیں گے حالانکہ مدینہ اُن کے لئے بہترہے اگر جانتے اور شام فتح ہوگا، کچھ لوگ

دوڑتے آئیں گے ،اپنے گھروالوں اور فرما نبر داروں کولے جائیں گے حالا نکہ مدینہ ان

کے لئے بہتر ہے اگر جانتے ، اور عراق فتح ہو گا، کچھ لوگ جلدی کرتے آئیں گے اور
اپنے گھروالوں اور فرما نبر داروں کولے جائیں گے حالا نکہ مدینہ ان کے لئے بہتر ہے
اگر جانتے۔ (بخاری، کتاب فضائل المدینة ، باب من رغب عن المدینة ، ۱۸۱۸ ،الحدیث: ۱۸۷۵،مسلم،
کتاب الجج، باب الترغیب فی المدینة عند فتح الامصار، ص ۲۱۹ ،الحدیث: ۲۹۵ (۱۳۸۸))

حضرت سعد دَخِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے، رسولِ انور مَلَّ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْهُ سے روایت ہے، رسولِ انور مَلَّ اللهُ غَنْهُ نے ارشاد فرمایا که "جو شخص اہلِ مدینہ کے ساتھ فریب کرے گاوہ ایسے گھل جائے گا جیسے نمک پانی میں گھلتا ہے۔ (بخاری، کتاب فضائل المدینة، باب اثم من کاداہل المدینة، ۱۸۱۸، الحدیث: ۱۸۱۸، الحدیث: مَلَّ اللهُ عَنْهُ سے روایت ہے، رسولُ الله مَلَّ اللهُ مَلَّا الله عَنْهُ سے روایت ہے، رسولُ الله مَلَّا الله مَلَّا اللهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ عَلْمُ عَنْهُ عَاللهُ عَنْهُ عَالِمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَا عَنْهُ ع

حضرت عبادہ بن صامت رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، حضورِ اقد س صَلَّاللَّیْمِ فَعَرِیا الله اِعَدَّو جَلَّ، جو اہلِ مدینه پر ظلم کرے اور انہیں ڈرائے تواسے خوف میں مبتلا کر اور اس پر الله تعالی ، فرشتول اور تمام آدمیول کی لعنت ہے اور اس کا نه فرض قبول کیا جائے گانه نفل۔ (جم الاوسط، باب الراء، من اسمہ روح، ۲/۲۵۹، الحدیث: ۳۵۸۹)

(ترمذي، كتاب المناقب، باب في فضل المدينة، ٣٨٣/٥، الحديث: ٣٩٣٣)

{ لَا تَعْلَمُهُمُّ - نَحْنُ نَعْلَمُهُمُ : تَم انهیں نہیں جانے ،ہم انہیں جانے ہیں - } اس کے معنی یا توبہ ہیں کہ ایسا جانناجس کا اثر انہیں معلوم ہو، وہ ہمارا جاننا ہے کہ ہم انہیں عذاب کریں گے یا حضورِ اقد س سَمَّا ﷺ سے منافقین کا حال جاننے کی نفی جو پہلے ہو چکا اس کے اعتبار سے ہے اور اس کاعلم بعد میں عطا ہوا جیسا کہ دوسری آیت میں فرما یا

"وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي كَنِي الْقَوْلِ" (محمد: ٣٠)

ترجمهٔ کنژُالعِرفان:اور ضرورتم انہیں گفتگوکے انداز میں پہچان لوگے۔

(جمل،التوبة، تحت الآية: ١٠١،٣/٣٠ • ٣، ملخصًا)

کلبی اور سدی نے کہاکہ نبی کریم مَلَّاللَّیْلِم نے جمعہ کے دن خطبے کے لئے قیام کرکے

نام بنام فرمایا: نکل اے فلال! تو منافق ہے ، نکل۔ اے فلال! تو منافق ہے ، تو مسجد سے چندلوگوں کورسواکر کے نکالہ اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ حضورِ اقدس صَلَّى عَلَيْظِمْ کواس کے بعد منافقین کے حال کاعلم عطافرمایا گیا۔ (خازن، التوبة، تحت الآیة: ۲۷۲/۲،۱۰۱)

{ سَنْعَذِّبُهُمُ مُّرَّتَايُنِ: عَنقريب ہم انہيں دو مرتبہ عذاب ديں گے۔} دو مرتبہ عذاب ديں گے۔} دو مرتبہ عذاب ديں گے۔ دو مرتبہ عذاب دينے سے مراديہ ہے ايک بار تو دنيا ميں رسوائی اور قتل کے ساتھ اور دوسری مرتبہ قبر میں عذاب دیں گے۔ پھر انہیں بڑے عذاب لینی عذابِ دوزخ کی طرف پھیرا جائے گاجس میں ہمیشہ گرفتار رہیں گے۔ اس آیت سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالی منافقین کو تین بار عذاب دے گا ایک مرتبہ دنیا میں ، دوسری مرتبہ قبر میں اور تیسری مرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تاللّه کا ایک مرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تا الله کا الله کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تا الله کا الله کا الله کا الله کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تا الله کا الله کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تا الله کا الله کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تا الله کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تا الله کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تا الله کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن، التوبة، تحت اللّه تا الله کی کو کی کی کی کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن التوبة، تحت اللّه تا الله کی کرتبہ آخرت میں۔ (غازن الله تا کا الله کی کرتبہ آخرت میں کرتبہ آخرت میں۔ (غازن التوبة کی کا الله کی کرتبہ آخرت میں کرتبہ آخرت میں۔ (غازن التوبائے کا الله کی کرتبہ آخرت کی کرتبہ آخرت میں۔ الله کی کرتبہ آخرت کی کرتبہ آخر کی کرتبہ آخرت کی کرتبہ آخر کی کرتبہ آخرت کی کرتبہ آخر کی کرتبہ آخر کی کرتبہ آخر کی کرتبہ آخر کی کرتبہ کرتبہ آخر کی کرتبہ کرت

#### عذاب قبر(Torment of grave) كاثبوت:

اسی آیت میں عذابِ قبر کا بھی ثبوت ہے۔ بعض بے علم لوگ اور منکرینِ حدیث عذابِ قبر کا انکار کرتے ہیں ہے ۔ اِس بارے میں اَحادیث بکثرت ہیں جن میں سے 5 یہاں پر بیان کی جاتی ہیں۔

(1)... حضرت انس دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت صَلَّیٰ عَلَیْهِمِ نے ارشاد فرمایا" اگر مجھے بیہ خدشہ نہ ہو تاکہ تم مُر دوں کود فن کرنا چھوڑ دوگے تومیں الله تعالیٰ سے دعاکر تاکہ وہ تمہیں عذابِ قبرسنائے۔(سلم، کتاب الجنّة وصفة نعیمہا واہلہا، باب عرض مقعد الميّت من الحِنّة اوالنار عليه\_\_\_الخ،ص١٥٣٣، الحديث: ١٨ (٢٨٢٨))

(2)... حضرت عبداللہ بن عباس رَضِیَ الله تَعَالَى عَنْهُمَا سے روایت ہے کہ نبی کریم مَلَّا اللهٔ بِمَ وَقَبِروں کے پاس سے گزرے توار شاد فرمایا" ان دونوں کوعذاب دیاجارہا ہے اور یہ کسی (ایسے) بڑے گناہ کی وجہ سے عذاب نہیں دیئے جارہے (جن سے بچنا مشکل ہو)۔ پھرار شاد فرمایا 'کیوں نہیں! (بے شک وہ گناہ معصیت میں بڑاہے) ان میں سے ایک چغلی کھایا کرتا تھا اور دوسرا پیشاب کے جھینٹوں سے نہیں بچتا تھا۔ پھر میں سے ایک جغلی کھایا کرتا تھا اور دوسرا پیشاب کے جھینٹوں سے نہیں بچتا تھا۔ پھر آپ نے ایک سبز ٹہنی توڑی اور اس کے دوجھے کئے ، پھر ہر قبر پرایک حصہ گاڑ دیا، پھر فرمایا کہ جب تک یہ خشک نہیں ہوں گی شایدان کے عذاب میں تخفیف ہوتی رہے۔ فرمایا کہ جب تک یہ خشک نہیں ہوں گی شایدان کے عذاب میں تخفیف ہوتی رہے۔ فرمایا کہ جب تک یہ خشک نہیں ہوں گی شایدان کے عذاب میں تخفیف ہوتی رہے۔

(3)... حضرت براء بن عازب دَخِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ فرماتے ہیں کہ ہم حضورِ اقد س صَالَ اللّٰہُ عِنْمَ کے ساتھ ایک انصاری صحابی دَخِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ کے جنازے میں نکلے ،جب قبر تک پہنچے تووہ ابھی مکمل نہیں ہوئی تھی چپنانچہ رسول الله صَالَ الله عَلَا اللّٰهِ عَلَی اور ہم بھی ان کے اردگرداس طرح خاموشی سے بیٹھ گئے گویا کہ ہمارے سرول پر پرندے بیٹے ہوں۔ آپ مَالِی اللّٰہ عَلَی ایک کری کے دستِ مبارک میں ایک کری تھی جس کے ساتھ زمین کرید نے لگے اور سرِ انور اٹھاکر دویا تین مرتبہ ارشاد فرمایا" اِسْتَعِیْنُوْا بِاللّٰهِ مِنْ عَذَابِ الْقَابْدِ" قبرے عذاب سے الله تعالی کی پناہ مائلو۔ (ابوداؤد، كتاب السِّنة ، باب في المسألة في القبر وعذاب القبر ٣٠١٦/٣ الحديث: ٣٧٥٣)

(4)... حضرت الم مبشر دَضِى اللهُ تَعَالَى عَنْها فرماتی ہیں کہ میں بنو نجارے ایک باغ میں تھی اور اس میں بنو نجارے زمانہ جاہلیت میں مرنے والوں کی قبرین تھیں اس وقت میں تھی اور اس میں بنو نجارے زمانہ جاہلیت میں مرنے والوں کی قبرین تھیں اس وقت میرے پاس رسول الله صَلَّا لَيْنَا عِلَمْ تَشْرِيف لائے، پھر جاتے ہوئے ارشاد فرما یا '' استَعِیْنُ وُ ابِاللهِ مِنْ عَذَاب سے الله تعالی کی پناه مانگو میں نے سنا توعرض کی '' یا رسول اللہ ! صَلَّا لَيْنَا اللهِ عَلَا اللهِ عَنْ اللهِ عَلَا اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

(مجم الكبير، الم مبشر الانصارية، ۱۰۳/۲۵، الحديث: ۲۶۸)

(5)... حضرت ابوہریرہ رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سرکارِ دوعالم مَثَّلَ اللّٰهُ اِنْ اللّٰهُ اِنِّ اَعُودُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَابُرِ وَمِنْ عَذَابِ النَّادِ وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَ الْمَبَاتِ وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيْحِ الدَّجَّالِ "اے الله! عَزَّوجَلَّ، میں عذابِ قبر المَهُ حَيَا وَ الْمَبَاتِ وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَسِيْحِ الدَّجَّالِ "اے الله! عَزَّوجَلَّ، میں عذابِ قبر سے، جہنم کے عذاب سے، زندگی اور موت کے فتنے سے اور سے دجال کے فتنے سے تیری پناہ لیتا ہول۔ (بخاری، کتاب الجنائز، باب التوزمن عذاب القبر، ۱۳۵۲، الحدیث: ۱۳۷۷)

لَقَلُ جَآءَكُمُ رَسُولٌ مِّنَ اَنْفُسِكُمُ عَزِيْزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيْصٌ عَلَيْكُمُ بِالْمُؤْمِنِيْنَ رَءُوفٌ رَّحِيْمٌ (128) ترجمہ::بیک تمهارے پاستم میں سے وہ ظیم رسول تشریف لے آئے جن پرتمہارامشقت میں پرٹابہت بھاری گزرتا ہے، وہ تمہاری بھلائی کے نہایت چاہئے والے ، مسلمانوں پربہت مہربان، رحمت فرمانے والے ہیں۔

{ لَقَدُ جَاءَكُمْ دَسُولٌ مِّنْ اَنْفُسِكُمْ: بیشک تمہارے پاس تم میں سے وہ عظیم رسول تشریف لے آئے۔ } یعنی اے اہل عرب! بیشک تمہارے پاس تم میں سے عظیم رسول، محمد مصطفٰی مَنَا اَلْنَیْمُ تشریف لے آئے جو کہ عربی، قرشی ہیں۔ جن کے حسب ونسب کوتم خوب پہچانتے ہوکہ تم میں سب سے عالی نسب ہیں اور تم اُن کے صدق و امنت، زہدو تقویٰی، طہارت و تقدیُ ساتھ آیا ہے، اس کا معنی ہے کہ تم میں سب سے نفیس قراء قامیں اَنْفُسِکُمْ: قاپر زبر کے ساتھ آیا ہے، اس کا معنی ہے کہ تم میں سب سے نفیس تراور اشرف وافضل ہیں " (خازن، التوبیّہ، تحت الآیۃ:۲۹۸/۲،۱۲۸)

اس آیتِ کریمہ میں سیّدعاکم مَنَّا عَلَیْمُ کَی تشریف آوری لینی آپ کے میلادِ مبارک کا بیان ہے۔ ترفدی کی حدیث سے بھی ثابت ہے کہ رسولِ اکرم مَنَّا عَلَیْمُ نے اپنی بیدائش کا بیان قیام کرکے فرمایا۔ (ترفذی، کتاب الدعوات، ۹۱- باب، ۱۳۵۸، بیدائش کا بیان قیام کرکے فرمایا۔ (ترفذی، کتاب الدعوات، ۹۱- باب، ۱۳۵۸، الی حدیث الحدیث: ۳۵۲۳) اس سے معلوم ہوا کہ محفلِ میلاد مبارک کی اصل قرآن و حدیث سے ثابت ہے۔

حضرت شلى رَحْمَةُ اللهِ تَعَالى عَلَيْهِ كَامقام:

حضرت ابوبكربن محمد رَحْبَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتے ہیں کہ میں حضرت ابوبكر بن مجاہد رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ كے پاس بيھا ہوا تھا كہ حضرت ابو بكر شلى رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ تشريف لائے، حضرت ابو بكربن مجاہد رَحْمَةُ اللهِ تَعَالى عَلَيْهِ كَصْرِب موتے، ان سے معانقتہ کیا اور ان کی آنکھوں کے در میان بوسہ دیا۔ میں نے عرض کی: یاستیدی! آپ حضرت شبلی رَحْمَةُ اللهِ تَعَالى عَلَيْهِ كَ اس قدر تعظيم كرر ب بي حالا نكهان ك بارے میں آپ کی اور تمام اہلِ بغداد کی رائے بیہ ہے کہ بید دیوانہ ہے! حضرت ابو بکر بن مجاہد رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ نِ فرمايا: ميں نے ان كے ساتھ اسى طرح كياہے جس طرح میں نے رسولُ اللہ صَالِّیْتُمْ کواس کے ساتھ کرتے ہوئے دیکھاہے ، میں نے خواب میں رسول اکرم مَنَاتَاتُهُمِّ کی زیارت کی ، پھر دیکھا کہ حضرت شبلی رَحْہَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَكَيْهِ آرے ہیں، تاجدار رسالت صَلَّالْيَا مُصرت شبلي رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَكَيْهِ كَيْكَ کھڑے ہوئے اور ان کی آنکھوں کے در میان بوسہ دیا۔ میں نے عرض کی: یار سولَ اللّٰہ اِسْاَلِيْكِمْ ، آبِشِلَى كواس قدر عزت دے رہے ہیں ،ار شاد فرمایا: یہ نماز کے بعد پڑھتا ہے ''لَقَالُ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنْفُسكُمْ ''الآيه-اوراس كے بعد مجھ پر درود پر طعتا ہے۔ اور ایک روایت میں ہے کہ بیہ ہر فرض کے بعد بیہ دو آیتیں پڑھتاہے اس کے بعدمجھ پر درود پڑھتا ہے اور تین مرتبہ اس طرح پڑھتا ہے'' صَلَّى اللهُ عَلَيْكَ يَا مُحَدَّثُ " \_ ( جلاء الافهام، الباب الرابع في مواطن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم \_ \_ \_ الخ، فصل الموطن

الرابع والثلاثون\_\_\_الخ،ص ٢٣١)

#### سورة يُونُس

اِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَق السَّلَوْتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اَيَّامِ ثُمَّ اللهُ الَّذِي عَلَى الْعَرْشِ يُكَبِّرُ الْكَمُرَ أَ-مَا مِنْ شَفِيْحِ اللّا مِن َ مُعْدِي اللّهُ مِن أَنْ كُرُون (3) بَعْدِ اِخْدِهِ أَخْدُ اللهُ رَبُّكُمُ فَاعُبُكُو فَا عُبُكُو فَا أَفَلا تَنَ كُرُون (3) بَعْدِ اللّه عَمِ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُل

{مَا مِنْ شَفِيْعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ: اس كَى اجازت كے بعد ہى كوئى سفار شى ہوسكتا ہے۔ اس میں بت پرستوں كے اس قول كار دہے كہ بت اُن كى شفاعت كريں گے انہيں بتايا گيا كہ شفاعت اجازت يافتكان كے سواكوئى نہيں كرے گا اور اجازت يافتكان كے سواكوئى نہيں كرے گا اور اجازت يافتكان كے سواكوئى نہيں كرے گا اور اجازت يافتہ صرف اس كے مقبول بندے ہوں گے۔ (خازن، يونس، تحت الآية: ٣٠١/٢،٣٠)

الله تعالى كى بار گاه ميں شفاعت كا ثبوت (Proof of Intercession ):

قيامت ك دن انبياء كرام عَلَيْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ، اولياء وصالحين رَحْبَةُ اللهِ

تَعَالَىٰ عَلَيْدِهِم اور ديگر جنتی شفاعت فرمائيس گے اور اِن شفاعت کرنے والول کے سردار اور آقاو مولی حضور سيّد المرسَلدين مَثَالِثَيْمِ مول گے۔ چينانچيہ

حضرت ألى بن كعب رَضِى الله تَعَالى عَنْهُ سے روایت ہے، رسولِ كريم مَلَّالَّيْمُ فَيْ السَّلَامِ كَامام، خطيب اور ارشاد فرمايا "ميں قيامت كے دن انبياء كرام عَكَيْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ كَامام، خطيب اور شفيع ہول گااور اس پر (مجھے) فخرنہيں۔

(ترندی، کتاب المناقب، باب ماجاء فی نصل النبی صلی الله علیه وسلم، ۳۵۳/۵، الحدیث: ۳۱۳۳)
حضرت ابو در داء رُخِی الله تَعَالی عَنْهُ سے روایت ہے، حضور بُر نور صَلَّ اللّٰهِ عَلَیْمُ نے
ار شاد فرمایا ''شہید کی شفاعت اس کے ستر قریبی رشتہ داروں کے بارے میں مقبول
ہوگی ۔ (ابوداؤد، کتاب الجہاد، باب فی الشہیدیشقع، ۲۲/۳، الحدیث: ۲۵۲۲)

حضرت انس بن مالک رَخِیَ الله تَعَالَ عَنْهُ سے روایت ہے، حضورِ اقد س مَلَّ اللَّیْ الله عَنْهُ سے روایت ہے، حضورِ اقد س مَلَّ اللَّیْ الله فی ارشاد فرمایا 'قیامت کے دن لوگ صفیں باند ھے ہوں گے ،اس وقت ایک جہنمی ایک جنتی کے پاس سے گزرے گا تواس سے کہے گا:کیا آپ کویاد نہیں کہ آپ نے ایک دن مجھ سے پانی چینے کو مانگا تو میں نے آپ کو پانی پلایا تھا؟ اتنی ہی بات پر وہ جنتی اس جہنمی کی شفاعت کرے گا۔ ایک (جہنمی) دو سرے (جنتی ) کے پاس سے گزرے گا تو کہ گا: آپ کویاد نہیں کہ ایک دن میں نے آپ کو وضو کرنے کے لئے پانی دیا تھا؟ استے ہم کے گا: آپ کویاد نہیں کہ فلاں دن آپ نے مجھے ہو جائے گا،ایک کہے گا: آپ کویاد نہیں کہ فلاں دن آپ نے مجھے

فلال کام کے لئے بھیجاتو میں حلاا گیاتھا؟ اس قدر پریداس کی شفاعت کرے گا۔ (ابن ماجہ،کتاب الادب،باب فضل صدقة الماء،۱۹۲/۴، الحدیث:۳۸۸۵)

(مندابويعلى، مندانس بن مالك، ما اسنده ثابت البناني عن انس، ٢٣٧/٣، الحديث: ٣٢٧/٣ الله تعالى بميس البيخ مقبول بندول كى شفاعت سے حصہ عطافر مائے، أمين قُلُ لَلْا اَمْلِكُ لِنَفُسِي ضَرًّا وَ لَا نَفُعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ أَلِكُ لِنَفُسِي ضَرًّا وَ لَا نَفُعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ أَلِكُ لِنَفُسِي ضَرًّا وَ لَا نَفُعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ أَلِكُ لِنَفُسِي ضَرًّا وَ لَا نَفُعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ أَلِي اللهُ وَلَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَ لَا يَسْتَفُيهُ مُونَ (49)

ترجمه: تم فرماؤ میں اپنی جان کیلئے نقصان اور نفع کا اتنا ہی مالک ہوں جتنا اللہ جاہے۔ہرگروہ کے لئے ایک مدت ہے توجب وہ مدت آجائے گی تووہ لوگ ایک گھڑی نہ تواس سے پیچھے ہٹ سکیس گے اور نہ آگے ہو سکیس گے۔ { قُلُ لَّا آمُلِكُ لِنَفْسِينَ ضَرًّا وَّ لَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَآءَ اللهُ: تَم فرماوُ! ميں اپني جان كيلئے نقصان اور نفع کا اتناہی مالک ہوں جتنا اللہ جاہے۔}اس آیت میں کفار کے اس قول ''اگرتم سیح ہوتو پیہ وعدہ کب آئے گا''کا جواب دیا گیاہے اور اس کا خلاصہ پیہ ہے کہ دشمنوں پرعذاب نازل کرنے اور دوستوں کے لئے مد د ظاہر کرنے کی قدرت اور اختیار صرف الله تعالی کوہے اور الله تعالی نے اس وعدہ اور وعید کو پوراکرنے کا ایک وقت مُعیّن کر دیاہے اور اس وقت کا تعیّن اللہ تعالی کی مَشِیّت پر مَوقوف ہے اور جب وہ وقت آجائے گا تووہ وعدہ بہر صورت بوراہو گا۔ (تفیر بیر، پینس، تحت الآیۃ:۲۶۲/۶،۴۹) اس آیت میں جو بیہ فرمایا گیا کہ اے حبیب مَنَّاتَا يُنِّمَّ آپ فرما دیں کہ''میں اپنی جان

کیلئے نقصان اور نفع کا اتناہی مالک ہوں جتنا اللہ جاہے "اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے قادر کئے بغیر میں اپنی جان پر بھی کسی نفع و نقصان کا اختیار نہیں رکھتا البتہ اللہ تعالیٰ جس چیز کا جاہے مجھے مالک و قادر بنادیتا ہے۔ (خازن، یونس، تحت الآیۃ:۳۱۸/۲،۲۹)

نى كريم مَنَّالِيَّنَا كُونْ ونقصان كااختيار ملاہے:

بکثرت آیات اور اَحادیث سے ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نفع و نقصان آپ

مَثَى اللهُ عَلَيْهِ مَا كَاللهُ وَرَسُولُهُ مِن دِيائِ جَيْسِ اللهِ مَقَام پرالله تعالى ارشاد فرما تائے: "أَغْذُنهُ هُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ" (التوبه: ٤٣)

ترجمہ کنڑالعِرفان:اللہ اوراس کے رسول نے انہیں اپنے فضل سے غنی کر دیا۔ اس سے معلوم ہواکہ نبی کریم مَثَّ اللَّہُ عِلَّم بھی لوگوں کوغنی اور مالدار بناتے ہیں اور دوسروں کوغنی وہی کرسکتا ہے جسے غنی کرنے کی قدرت اور اختیار حاصل ہو۔

ایک اور مقام پرار شاد فرمایا:

"وَلَوْ اَنَّهُمْ رَضُوا مَأَ اللهُ مُراللهُ وَرَسُولُهُ ﴿ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ ا

ترجمهٔ کنژالعرفان: اور (کیا اچھا ہوتا) اگروہ اس پر راضی ہوجاتے جو اللہ اور اس کے رسول نے انہیں عطافر مایا اور کہتے کہ ہمیں اللہ کافی ہے۔ عنقریب اللہ اور اس کارسول ہمیں اپنے فضل سے اور زیادہ عطافر مائیں گے۔ بیشک ہم اللہ ہی کی طرف رغبت رکھنے والے ہیں۔

اس سے معلوم ہواکہ رسولِ کریم مَثَلِّقَائِدُ مِ نَا اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ ہِ اور دیں گے بھی اور دیتا وہی ہے جس کے پاس خود ہو۔

صیح بخاری میں ہے، دوعالَم کے مالک و مختار صَلَّىٰ لَيْنَا اللهُ عَلَيْهِمُ نِي ارشاد فرمایا ' وَإِنَّمَا أَنَا قَالِهمُّ

وَاللَّهُ يُعْطِیْ "بِ شِک مِیں تَفْسِیم کرنے والا ہوں جبکہ اللَّه عَرَّوَ جَلَّ عطاکر تا ہے۔ (بخاری، کتاب العلم، باب من یردالله به خیراً یفقیّه فی الدین، ۱/۲۲، الحدیث: ۷۱)

اس سے معلوم ہواکہ جو چیز جب بھی جس کواللہ تعالی دیتا ہے وہ حضور بُر نور مَلَی اللّٰہ قِیالِ دیتا ہے وہ حضور بُر نور مَلَی اللّٰہ تعالی کے دینے اور سیّد المرسَلین مَلَی اللّٰہ تعالی کے دینے اور سیّد المرسَلین مَلَی اللّٰہ تعالی کے دینے اور سیّد المرسَلین مَلَی اللّٰہ تعالی ہے کہ نہ زمانے کی قید ہے ، نہ چیز اور نہ لینے والے کی قید ہے ، اس سے معلوم ہوا کہ حضورِ انور مَلَی اللّٰہ ہوئے میں زمانے ، چیز اور لینے والے کے ساتھ خاص نہیں بلکہ وہ اللّٰہ تعالی کے دیئے ہوئے میں نمانے ، چیز اور لینے والے کے ساتھ خاص نہیں علام وہ اللّٰہ تعالی کے دیئے ہوئے میں سے ہر زمانے میں ، جو چیز ، جسے جو چاہیں عطافرتے ہیں۔

نیز بکثرت اَحادیث سے ثابت ہے کہ آپ نے دینِ اسلام کودل سے مانے والوں اور اس کی جمایت کرنے والوں کو نفع پہنچایا ہے اور آئدہ بھی پہنچایکں گے ، جیسے حضرت ربیعہ دَخِی الله تَعَالَی عَنْهُ کو جنت عطافرمانا، حضرت جابر دَخِی الله تَعَالَی عَنْهُ کے گھر تھوڑ ہے سے آٹے اور گوشت میں لعابِ دہن ڈال کرسینکڑ وں لوگوں کو کھلا دینا، غزوہ میں حضرت ابوذر دَخِی الله تَعَالَی عَنْهُ کی آئکھ زخی ہونے پر اسے سے کے موقع پر حضرت قتادہ دَخِی الله تَعَالَی عَنْهُ کی تیر لگنے سے آئکھ نکل جانے پر ان کی آئکھ درست کر دینا، حضرت علی المرتضیٰ کی آئم الله تَعَالَی وَجْهَهُ الْکَرِیْم کے لئے سورج کو واپس لوٹاکر گئے ہوئے دن کو عصر کر دینا، غزوہ خیبر کے موقع پر آپ کی الله تَعَالَی وَجْهَهُ الْکَرِیْم کے لئے سورج کو واپس لوٹاکر گئے ہوئے دن کو عصر کر دینا، غزوہ خیبر کے موقع پر آپ کی کی موقع پر آپ کی کی موقع پر آپ کی موقع پر آپ کی کی کی موقع پر آپ کی کی ک

وَجْهَهُ الْكَبِينُم كو ہونے والی آشوب چشم كی بياری دور كردينا، ایک غزوے کے موقع پر 1500 صحابۂ کرام رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُم كوانگليول سے باني كے چشمے جاري كركے سیراب کر دینا، اسی طرح وصال ظاہری کے بعد حضرتِ بلال بن حارث مزنی رَخِیَ الله تَعَالَى عَنْهُ کے سرکارِ دوعالَم مَنَا اللّٰهِ عِلْم کے مزارِ اقدس پر حاضر ہوکر بارش کی دعاکرنے کی عرض پربارش ہونے کی خوشخری دینا، مزار اقدس پر حاضر ہوکر مغفرت طلب کرنے والے آعرانی کو مغفرت ہو جانے کی بشارت دینا، قیامت کے انتہائی سخت لمحات میں اُمتوں کا حساب شروع کروا کر اَوّلین و آخرین تمام انسانوں ، جنوں اور حیوانوں کی مد د کرنا، گنهگار امتیوں کی شفاعت کرنا، حوض کونز پر پیاسے اُمتیوں کوسیراب کرنا، میزان عمل پر گنچگار اُمتیوں کے اَعمال کے وزن کو بڑھانا اور بل صراط پر کھڑے ہو کر اپنے امتیوں کی سلامتی کی دعامیں مانگنا، بیرسب تاحیدار رسالت سَلَّاتِیْمِ کِ نفع پہنچانے کی واضح مثالیں ہیں ، اور جس طرح آپ نے دینِ اسلام کے حامیوں کو نفع پہنچایا ہے اسی طرح اسلام کے دشمنوں کو نقصان بھی پہنچایا ہے۔

#### سورة هُود

وَمَامِنَ دَآبَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمَامِنَ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا أَ-كُلُّ فِي كِتْبِ مُّبِيْنِ (6)

ترجمہ: اور زمین پر چلنے والا کوئی جاندار ایسانہیں جس کارزق اللہ کے ذمہ کرم پر نہ ہواور وہ ہرایک کے ٹھکانے اور سپر دکئے جانے کی جگہ کو جانتا ہے۔ سب کچھایک صاف بیان کرنے والی کتاب میں موجود ہے۔

﴿ مَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَنْضِ: اور زمین پر چلنے والا کوئی جاندار ایسا نہیں۔ ﴿ ' دَآبَةٍ " کامعنی ہے ہر وہ جانور جو زمین پر رینگ کر چلتا ہو، عُرف میں چوپائے کو ' دَآبَةٍ " کہتے ہیں جبکہ آیت میں اس سے مطلقاً جاندار مرادہ لہذا انسان اور تمام حیوانات اس میں داخل ہیں۔ (خازن، ہود، تحت الآیة: ۳۴۰/۲۰۲۱)

## كسى جاندار كورزق ديناالله تعالى پرواجب نهين:

علامہ احمد صاوی دَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَكَيْدِ فرماتے ہیں "اس آیت سے یہ مراد نہیں کہ جانداروں کورزق دینا اللہ تعالی پر واجب ہے کیونکہ اللہ تعالی اس سے پاک ہے کہ اس پر کوئی چیز واجب ہوبلکہ اس سے یہ مراد ہے کہ جانداروں کورزق دینا اور ان کی کفالت کرنا اللہ تعالی نے اپنے ذمہ کرم پر لازم فرمالیا ہے اور (یہ اس کی رحمت اور اس

{کُلُّ نِیْ کِتْبِ مُّبِیْنِ: سب کچھ ایک صاف بیان کرنے والی کتاب میں موجود ہے۔ ایعنی اس آیت میں جو جانداروں، ان کے رزق، ان کے کھہرنے اور سپر دکئے جانے کی جگہ کا ذکر ہوا بیسب بیان کرنے والی کتاب یعنی لوحِ محفوظ میں موجود ہے۔ معلوم ہوا کہ لوحِ محفوظ میں سب جانداروں کے رزق، ان کی جگہوں، ان کے زمانے اور اَحوال کی تفصیل مذکور ہے۔ (صادی، ہود، تحت الآیة: ۹۰۱/۳،۱)

### الله تعالى بھولنے سے پاک ہے:

خیال رہے کہ ہر چیز کالوحِ محفوظ میں لکھا جانااس لئے نہیں کہ اللہ تعالیٰ کواپنے بھول جانا اللہ تعالیٰ کیائے محال ہے، بلکہ اس

لئے لکھاہے تاکہ لوحِ محفوظ دیکھنے والے بندے اس پراطلاع پائیں۔اس سے معلوم ہواکہ جولوحِ محفوظ پر نظر رکھتے ہیں انہیں بھی ہرائیک کے مُسْتَقَرُ اور مُسْتُودُوع کی خبر ہے کیونکہ یہ سب لوحِ محفوظ میں تحریر ہے اور لوحِ محفوظ ان کے علم میں ہے۔ لوحِ محفوظ کو مُبین اس لئے فرمایا گیا کہ وہ خاص بندوں پر عُلومِ عَیْرِیّہ بیان کر دیتی ہے۔ قال وُ اَتَعْجَبِیْن مِن آمْرِ اللّٰهِ رَحْمَتُ اللّٰهِ وَ بَرَ کُتُهُ عَلَیْکُمُ اللّٰہِ وَ بَرَ کُتُهُ عَلَیْکُمُ اللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّ

ترجمہ: فرشتوں نے کہا: کیاتم اللہ کے کام پر تعجب کرتی ہو؟ اے گھروالو!تم پر اللہ کی رحمت اور اس کی برکتیں ہوں۔ بیشک وہی سب خوبیوں والا، عزت والا ہے۔

{قَالُوْا: فرشتوں نے کہا۔} فرشتوں کے کلام کے معنی یہ ہیں کہ اے سارہ! رَضِی الله تَعَالی عَنْها الله تَعَالی عَنْها الله تَعَالی عَنْها کا مقام نہیں کیونکہ آپ رَضِی الله تَعَالی عَنْها کا تعلق اس گھرانے سے ہے جو مجزات، عاد توں سے ہٹ کر کاموں کے سرانجام ہونے، اللہ تعالی کی رحمتوں اور برکتوں کے نازل ہونے کی جگہ بنا ہواہے۔ مونے، اللہ تعالی کی رحمتوں اور برکتوں کے نازل ہونے کی جگہ بنا ہواہے۔ (مدارک، ہود، تحت الآیة: ۵۰۲، ص ۵۰۲)

## ازواج مطهرات الليبية مين داخل بين:

اس آیت سے ثابت ہواکہ انبیاء کرام عَلَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کی ازواجِ مطهرات

اہل بیت میں داخل ہیں کیونکہ حضرت سارہ رَضِیَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَنْها کو اہل بیت کہا گیا ہے،لہٰذاحضرتعائشہ دَخِيَ اللّٰهُ تَعَالَى عَنْهااور دیگرازواج مطهرات دَخِيَ اللّٰهُ تَعَالَى عَنُهِن تاجدارِ رسالت صَلَّاتِيْنِمْ کے اہلِ بیت میں شامل ہیں۔ (تفسیر قرطبی، ہود تحت الآیة: ۷۳،۵/۵، الجزء التاسع) نیز صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی ان أحادیث سے بھی ثابت ہے کہ حضور انور مَنَّ اللَّهُ عِلَيْهِم كى ازواج مُظمم ات آپ كے اہلِ بيت ميں داخل ہيں ، چنانچیه حضرت انس دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ فرماتے ہیں: نبی اکرم صَالَعْتَیْمُ نے حضرت زینب بنتِ جحش رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهِما كا وليمه گوشت اور روٹی سے کیا، آپ مَلَیٰ لَیُوَّم نے مجھے بھیجا کہ لوگوں کو کھانے کے لئے بلا لاؤں۔ (میں بلانے گیا ) تو میرے ساتھ کچھ حضرات آئے اور وہ کھاکر چلے گئے ، پھر کچھ حضرات آئے اور وہ بھی کھاکر چلے گئے ، چنانچہ اسی طرح جنہیں میں بلاتاوہ آتے اور کھاکر چلے جاتے یہاں تک کہ اب مجھے بلانے کے لئے کوئی نہیں مل رہا تھا۔ آپ مَنَّا لِنَّيْئِمْ نے فرمایا کہ کھانااٹھاکر رکھ دو۔ تین آدمی اس وقت بھی گھر میں بیٹھے باتیں کررہے تھے تو حضور پُرِ نور صَّالُّانْيَةٌ مِ باہر تشریف لے گئے اور حضرت عائشہ صدیقہ رَضِیَ اللهُ تَعَالٰی عَنْها کے حجرے کی طرف جاکر فرمایا''اے اہلِ بیت اتم پر سلامتی اور الله عَزَّوَ جَلَّ کی رحمت ہو۔ انہوں نے جواب دیا: آپ پر بھی سلامتی اور اللہ عَزَّوَ جَلَّ کی رحمت ہو، آپ نے اپنی زوجۂ مطہرہ کو کیسا پایا؟ الله تعالیٰ آپ کوان میں برکت عطافرمائے ۔ پھر آپ مَٹَاٹِیُٹِمِّ باری باری تمام ازواج

مطہرات دَخِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ لَنَّ کے پاس تشریف لے گئے اور ان سے یہی فرماتے رہے جو حضرت عائشہ دَخِیَ اللهُ تَعَالَی عَنْها سے فرمایا تھا اور وہ بھی اسی طرح جواب عرض کرتی رہیں جس طرح حضرت عائشہ دَخِیَ اللهُ تَعَالَی عَنْها نے کیا تھا۔ (بخاری، کتاب التفییر، باب قولہ: لا تدخلوا بیوت النبی الّا ان لیوزن لکم ۔۔۔ الخ، ۳۰۵/۳، الحدیث: ۳۷۹۳)

یہی حدیث چند مختلف الفاظ کے ساتھ سیجے مسلم میں بھی موجود ہے اور اُس میں بیہ ہے کہ (لوگوں کو کھانا کھلانے کے بعد) سیّد المرسَلدین صَلَّی الیّیْا اِبنی ازواجِ مطہرات کے پاس تشریف لے گئے اور ہر ایک سے فرمایا 'تم پر سلامتی ہو، اے اہلِ بیت!تم کیسے ہو؟ انہوں نے عرض کی: یا رسول اللّٰہ! صَلَّی الیّیا اِللّٰہ اِصَلَّی اللّٰہ اِصَلَّی اللّٰہ اِصَلَّی اللّٰہ اِصَلَّی اللّٰہ اِصَلَی اللّٰہ اِصَلَّی اللّٰہ اِصَلَی اللّٰہ اِصَلَی اللّٰہ اِصَلَی اللّٰہ اِصَلَّی اللّٰہ اِصَلَی اللّٰہ اِسْلَی اللّٰہ اِسْلَی اللّٰہ اِسْلَی اللّٰہ اِسْلَی اللّٰہ اِسْلَی اللّٰہ اِسْلَی اللّٰہ اِسْلَامِی اللّٰہ اللّٰہ اِسْلَامِی اللّٰہ اللّٰ

ئ-اِبْرِهِيْمُ اَعْرِضُ عَنْ هٰنَا أَ-اِنَّهُ قَلْ جَاءَ اَمُرُ رَبِّكَ أَ-وَ اللهُ عَلْ الْمُورِيِّكَ أَ-وَ اللهُ مُراتِيْهِمُ عَنَا الْمُعْرُمُرُ دُودٍ (76)

ترجمہ: (ہم نے فرمایا) اے ابراہیم! اس بات سے کنارہ کثی کر لیجیے ، بیشک تیرے رب کا حکم آ دیکا ہے اور بیشک ان پرایساعذاب آنے والا ہے جو پھیرانہ جائے گا۔

[يَابُرُهِيمُ: اع ابرائيم! عب حضرت ابرائيم عَلَيْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام كَافْر شَتُول

سے سلام اور کلام کا سلسلہ دراز ہوا تو فرشتوں نے حضرت ابراہیم عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام اور کلام کا سلسلہ دراز ہوا تو فرشتوں نے حضرت ابراہیم عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام اس بحث کوختم کردیں کیونکہ آپ کے ربع قرَّوج کَل کی طرف سے حضرت لوط عَلَیْهِ الصَّلَاه کَل قوم پر عذاب نازل ہونے کا فیصلہ ہو دیکا ہے لہذا اس عذاب کے طلنے کی اب کوئی صورت نہیں۔ (تفیر طبری، ہود، تحت الآیة: ۲۵/۵/۵) وفیصلہ کا میں کا ایک کوئی سورت کوئی سورت نفیر طبری، ہود، تحت الآیة کا ۲۵/۵/۵)

تقذير مبرم سے متعلق دوعقائد:

اس آیت سے دومسئلے معلوم ہوئے

(1)... تقدیر مبرم کسی صورت میں نہیں ٹل سکتی۔

(2)... انبیاءِ کرام عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ کی اللَّهِ عَزَّوَ جَلَّ کی بارگاہ میں وہ عزت ہے کہ رب عَزَّوَ جَلَّ ان کو تفذیرِ مبرم کے خلاف دعاکرنے سے روک دیتا ہے، تاکہ ان کی زبان خالی نہ جائے۔

یہاں بیبات یادرہے کہ تقدیر کی تین قسمیں ہیں

(۱)مبرم حقیقی، کہ اللہ تعالی کے علم میں کسی شے پر مُعلق نہیں۔

(۲) معلقِ محض، کہ فرشتوں کے صحیفوں میں کسی چیز پراس کامعلق ہونا ظاہر فرما دیا گیا

-4

(m)معلق شبیبہ بَہ مبرم ، کہ فرشتوں کےصحیفوں میں اُس کامعلق ہونا مذکور نہیں اور اللّٰد

تعالی کے علم میں کسی چیز پر معلق ہے۔ ان کا حکم یہ ہے کہ وہ تقدیر جو مبرم حقیقی ہے اس کی تبدیلی ناممکن ہے، اگر اتفاقی طور پر اکابر محبوبانِ خدا اس کے بارے میں کچھ عرض کرتے ہیں توانہیں اس خیال سے واپس فرما دیا جاتا ہے، اور وہ تقدیر جس کا معلق ہونا ظاہر ہے اس تک اکثر اولیاء کی رسائی ہوتی ہے اور یہ ان کی دعا سے اور ان کی ہمت سے مل جاتی ہے اور وہ تقدیر جو متوسط حالت میں ہے جسے فر شتوں کے صحیفوں کے اعتبار سے مبرم بھی کہ سکتے ہیں، اس تک خواص اکابر کی رسائی ہوتی ہے۔

سورة يُوسف

(بهار شریعت، حصه اول، عقائد متعلقهٔ ذات وصفات، ۱۲/۱، ۱۴، ملخصًا)

إِذْهَبُوا بِقَبِيْصِيْ هٰنَا فَٱلْقُولُا عَلَى وَجُهِ آبِيْ يَأْتِ بَصِيْرًا ﴿-وَ ٱتُونِيْ بِاَهْلِكُمْ اَجْمَعِيْنَ (93)

ترجمہ: میرایہ کرتا لے جاؤاور اسے میرے باپ کے منہ پرڈال دیناوہ دیکھنے
والے ہوجائیں گے اور اپنے سب گھر بھر کو میرے پاس لے آؤ۔
{ اِذْھَبُوْا بِقَدِیْصِیْ لَمْذَا: میرا یہ کرتا لے جاؤ۔ } جب تعارف ہوگیا تو حضرت
یوسف عَکیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام نے بھائیوں سے اپنے والد ماجد کا حال دریافت کیا۔
اُنہوں نے کہا' آپ عَکیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی جدائی کے غم میں روتے روتے اُن کی

بینائی بحال نہیں رہی۔ حضرت بوسف عَکَیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ نے فرمایا ''میرا بیہ کرتا لئے جاؤجو میرے والد ماجد نے تعویذ بناکر میرے گلے میں ڈال دیا تھا اوراسے میرے باپ کے منہ پر ڈال دیناوہ دیکھنے والے ہوجائیں گے اور اپنے سب گھر بھر کو میرے باپ کے منہ پر ڈال دیناوہ دیکھنے والے ہوجائیں گے اور اپنے سب گھر بھر کو میری باپس لے آؤ تاکہ جس طرح وہ میری موت کی خبر سن کر غمز دہ ہوئے اسی طرح میری بادشاہت کا نظارہ کر کے خوش ہوجائیں۔(مدارک، یوسف، تحت الآیة: ۹۳، ص۵۴۸، طفیاً) بررگوں کے تیر کات بھی دافع بلا، مشکل کشا ہوتے ہیں:

اس آیت سے معلوم ہوا کہ بزرگوں کے تبرکات اور ان کے مبارک جسموں سے چھوئی ہوئی چیزیں بیار بوں کی شفا، دافع بلا اور مشکل کشا ہوتی ہیں۔قرآن و حدیث اور صحابۂ کرام دَخِیَ اللهُ تَعَالٰ عَنْهُم کی مبارک زندگی کا مطالعہ کریں توایسے واقعات بکثر سے مل جائیں گے جن میں بزرگانِ دین کے مبارک جسموں سے مس ہونے والی چیزوں میں شفا کا بیان ہو۔ سرِ دست 2 واقعات یہاں ذکر کئے جاتے ہیں۔

(1)... حضرت أمِّم جندب رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْها فرماتی ہیں "میں نے حضور بُر نور مَثَلَّا اللهُ عَنْها فرماتی ہیں "میں نے حضور بُر نور مَثَلِّا اللهُ عَلَیْ اللهُ عَنْها فرماتی جانب سے جمزہ عقبہ کی مَثَلِّا اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ عَلَيْهِ مُ مِن سِے فارغ ہو کرواپس تشریف لائے تو خَتْمُ قبیلے کی ایک خاتون گود میں بچہ اٹھائے ہوئے آپ مَثَلِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَمْ اللهُ عَنْهُ عَمْ عَنْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ عَامُ عَنْهُ عَلْهُ عَنْهُ عَ

کچھ اثر ہے جس کی وجہ سے یہ بولتا نہیں۔ یہ سن کر حضور اقد س منگا اللہ نے ارشاد فرمایا

"تھوڑا سا پانی لاؤ۔ صحابۂ کرام رَضِی الله تُعَالیٰ عَنْهُم نے پانی پیش کر دیا، نبی کریم منگا اللہ نے اس پانی سے دونوں ہاتھوں کو دھویا، منہ میں پانی لے کر کلی کی اور اس عورت سے فرمایا" یہ پانی اس بچے کو پلاد یا کرواور کچھ اس کے اوپر چھڑک دیا کرواور اللہ تعالی سے اس کے لئے شفا طلب کرو۔ حضرت اُم جندب دَضِی الله تُعَالیٰ عَنْها فرماتی ہیں "میں نے اس عورت سے ملاقات کی اور اس سے کہا"تھوڑا سا پانی مجھے بھی دے دو۔ اس عورت نے جواب دیا" یہ پانی بچے کی صحت کے لئے ہے اس لئے میں نہیں دے عورت نے جواب دیا" یہ پانی بچ کی صحت کے لئے ہے اس لئے میں نہیں دے میت سے دیا سے میری ملاقات ہوئی آومیں نے اس سے بچ کا حال ہو چھا۔ اس نے جواب میں دیا" وہی الله تُعَالیٰ عَنْها فرماتی ہیں" دوسرے سال جب اس عورت سے میری ملاقات ہوئی تومیں نے اس سے بچ کا حال ہو چھا۔ اس نے جواب دیا" دیا" وہی اور عشل مند ہوگیا ہے۔

(ابن ماجيه، كتاب الطب، باب النشرة ، ۱۲۹/۴، الحديث: ۳۵۳۲)

(2)... اُمّ المومنین حضرت امّ سلمه دَخِیَ اللهُ تَعَالیٰ عَنْها کے پاس حضور انور مَلَّا لَیْدُوْم کے چند موئے مبارک تھے جنہیں آپ دَخِیَ اللهُ تَعَالیٰ عَنْها نے چاندی کی ایک ڈبیہ میں دکھا ہواتھا۔ لوگ جب بیار ہوتے تووہ ان گیسوؤں سے برکت حاصل کرتے اور ان کی برکت سے شفاطلب کرتے ، تاجدارِ رسالت مَلَّا لَیْدُوْم کے گیسوؤں کو پانی کے پیالے میں رکھ کروہ پانی بی جاتے توانہیں شفامل جایا کرتی۔

(عمرة القاري، كتاب اللباس، باب مايذ كرفي الشيب، ٩٣/١٥، تحت الحديث: ٥٨٩٦)

# سورة اَلنَّحُل وَمَاْ اَرُسَلْنَا مِنْ قَبُلِكَ إِلَّا رِجَالَّا نُّوْحِیْ اِلَیْهِمْ فَسُ- عَلُ وَّا اَهْلَ الذِّ كُرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (43) ترجمہ: اور ہم نے تم سے پہلے مرد ہی بھیج جن کی طرف ہم وحی کرتے تھے

ترجمہ:اور،ہم نے م سے جہلے مرد ہی بھیجے بن کی طرف ہم وی کرتے تھے اے لوگو!اگرتم نہیں جانتے توعلم والوں سے بوچپو۔

#### تقليد جائز ہے:

یادرہے کہ یہ آیتِ کریمہ تقلید کے جوازبلکہ تھم پر بھی دلالت کرتی ہے جیساکہ امام جلال الدین سیوطی دَخْمَةُ اللهِ تَعَالٰ عَلَیْهِ این کتاب '' اَلّاِکُلِیْلُ" میں فرماتے ہیں " اس آیت سے علماء نے فروعی مسائل میں عام آدمی کے لئے تقلید کے جواز پر استدلال فرمایا ہے ۔ (الاکلیل، سورۃ النحل، ص ۱۹۳۱) بلکہ آیت فَسُرُ کُوْوَ اَهُلُ الذِّکْمِ تقلید واجب ہونے کی صریح دلیل ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس آیت میں ''اهُلُ الذِّکْمِ " سے مسلمان علماء نہیں بلکہ اہل کتاب کے علماء مراد ہیں لہذااس آیت کا تقلید کی بحث سے کوئی تعلق نہیں ، ان کا یہ کہنا نری جہالت ہے کیونکہ یہ اس قانون کے خلاف ہے کہ اعتبار لفظ کے عموم کا ہوتا ہے نہ کہ مخصوص سبب کا۔

(فتاوی رضویه،۵۸۲/۲۱)

#### تقليد كى تعريف:

تقلید کے شرعی معنی ہے ہیں کہ کسی کے قول اور فعل کو یہ سمجھ کراپنے او پرلازم شرعی جاننا کہ اس کا کلام اور اس کا کام ہمارے لئے ججت ہے کیونکہ بیہ شرعی محقق ہے۔ تقلید سے متعلق چنداہم مسائل:

(1)...عقائداور صریح اسلامی احکام میں کسی کی تقلید جائز نہیں۔

(2)...جو مسائل قرآن و حدیث یا اِجماعِ امت سے اِجتهاد اور اِستنباط کر کے نکالے جائیں ان میں غیر مُجتَهد پر چاروں آئمہ میں سے کسی ایک کی تقلید کرناواجب ہے۔
(3)...اعلیٰ حضرت رَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْدِ فرماتے ہیں " مذاہبِ اربعہُ اہلسنت سب رشد وہدایت ہیں جوان میں سے جس کی ہیروی کرے اور عمر بھراسی کا ہیرورہ ہم بھی کسی مسکلے میں اس کے خلاف نہ چلے وہ ضرور صراطِ ستقیم پر ہے اس پر شرعًا کوئی الزام نہیں ،ان میں سے ہرمذ ہب انسان کیلئے نجات کو کافی ہے۔ تقلیدِ شخصی کو شرک یا حرام مانے والے گراہ، ضالین ، مُنہِ عُ غَایْدِ سَدِیْلِ الْمُوْمِنِیْنُ (یعنی مومنوں کے راستے کے ملاوہ کی ہیروی کرنے والے ) ہیں۔ (فتاوی رضویہ ، ۲۷ مراہ)

نوٹ: تقلید سے متعلق تفصیلی معلومات کے لئے کتاب ''جاء الحق ''کا مطالعہ فرمائیں۔

#### مُقَلِّد كاايمان درست ہے يانہيں؟

جوشخص تقلید کے طور پر ایمان لایا اس کا ایمان صحیح ہونے کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے، بعض کے نزدیک تقلیدی ایمان درست نہیں ، بعض کے نزدیک تقلیدی ایمان درست ہے لیکن وہ غورو فکر اور اِستدلال ترک کرنے کی وجہ سے گناہگار ہو گا، اور بعض کے نزدیک تقلیدی ایمان درست ہے اور ایسے ایمان لانے والا گنامگار بھی نہیں ہو گا۔اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان رَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِ ان علماء کے أقوال ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں "بے شک ایمان نور کی ایک تجلی ہے اور وہ (جہالت کا) پر دہ اٹھانااور سینہ کھولنا ہے ،اللّٰہ تعالی وہ نور اپنے بندوں میں سے جس کے دل میں چاہے ڈالتا ہے خواہ یہ نور کا داخل ہونا غورو فکر سے ہو یامحض کسی کی بات سننے سے حاصل ہو،اورکسی عقلمند کے لئے بیہ جائز نہیں کہ وہ کہے:ایمان نظر واستدلال کے بغیر حاصل نهیں ہوتا۔ "ایسا ہر گزنہیں ہوسکتا بلکہ خدا کی قشم! بسااو قات اس شخص کا ایمان جو استدلال کا طریقہ نہیں جانتا اُس سے کامل تر اور مضبوط تر ہو تا ہے جو بحث و مناظرے میں آخری حد تک پہنچا ہوا ہو، توجس کا سینہ اللّٰہ تعالیٰ اسلام کے لئے کھول دے اور وہ اپنے دل کو ایمان پر مطمئن پائے تووہ قطعی طور پر مومن ہے اگر چہ وہ نہ جانتا ہو کہ اسے بیعظیم نعمت کہاں سے ملی ہے،اور آئمہ اربعہ وغیرہ محققین دَضِیَ اللّٰهُ تَعَالَى عَنْهُم أَجْمَعِينُ نے جو فرماياكه"مقلد كاايمان صحيح ہے"اس كايہي معنى ہے،مقلد

سے ان کی مراد وہ شخص ہے جو استدلال کرنا، بحث کے اسلوب اور گفتگو کے مختلف طریقے نہ جانتا ہو، رہاوہ شخص جس نے اپنے سینے کو اس یقین کے ساتھ اپنی طرف سے کشادہ نہ کیا تواس نے ویسے ہی کہا جیسے منافق اپنی قبر میں کہتا ہے: ہائے ہائے! مجھے نہیں معلوم، میں لوگوں کو کچھ کہتے سنتا تھا توان سے سن کر میں بھی کہا کر تا تھا۔ خلاصہ یہ کہ جو شخص اللہ تعالی کے ایک ہونے کی تصدیق اس لئے کرے کہ مثلاً اس کا باپ اس بات کی تصدیق کرتا تھا اور وہ اپنے دل سے اللہ تعالی کے ایک ہونے پریقین رکھتے ہوئے تصدیق نہیں اور تقلیدی ایمان کی ہوئے تصدیق نہیں اور تقلیدی ایمان کی نفی کرنے والوں کی بھی یہی مراد ہے۔

(المعتمد المستند شرح المعتقد المستقد ، الخاتمة في بحث الايمان ، ص ٢٠٠ – ١٩٩)

بِالۡبَیِّنٰتِ وَ الزُّبُرِ ۚ-وَ اَنۡزَلۡنَا۟ اِلَیۡكَ النِّ کُرَ لِتُبَیِّں لِلنَّاسِ مَا نُرِّلَ اِلَیۡهِمۡ وَلَعَلَّهُمۡ یَتَفَکَّرُوۡنَ(44)

ترجمہ:۔(ہم نے)روشن دلیلوں اور کتابوں کے ساتھ (رسولوں کو بھیجا) اور اے حبیب! ہم نے تمہاری طرف یہ قرآن نازل فرمایا تاکہ تم لوگوں سے وہ بیان کر دوجواُن کی طرف نازل کیا گیاہے اور تاکہ وہ غور وفکر کریں۔

لینی اے حبیب! صَلَّى الله تُعَالى عَلَيْهِ وَالله وَسَلَّمَ ، ہم نے آپ کی طرف به قرآن اس لئے نازل فرمایا تاکه آپ اس کتاب میں موجود اَحکام ، وعدہ اور وعید کو اینے اَقوال

اور اَفعال کے ذریعے لوگوں سے بیان کر دیں۔

(قرطبی،النحل، تحت الآیة: ۲۹/۵،۴۴۰، الجزءالعاشر)

#### مدیث پاک بھی جحت ہے:

ابوعبدالله محد بن احمد قرطبي رَحْمَةُ اللهِ تَعَالى عَلَيْهِ ابين تَفْسِير ' ٱلْجَامِعُ لِاحْكَامِ الْقُرْآنُ " کی ابتدامیں فرماتے ہیں ''اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں موجود مجمل چیزوں کو بیان كرنے، مشكل كى تفسير كرنے اور كئى إحتال ركھنے والى چيزوں كى تحقيق كرنے كا منصب اپنے حبیب مَثَلَّاتُیْزُمُ کوعطافر مایا تاکہ رسالت کی تبلیغ کے ساتھ آپ کی بیہ خصوصیت بھی ظاہر ہو جائے اور ستیدالمرسَلین صَلَّاتِیْاً کِم کے بعد قرآن پاک کے معانی کواَخذ کرنے اور قرآن پاک کے اصول کی طرف اشارہ کرنے کی خدمت علاء کے سپر د فرمائی تاکہ وہ قرآن پاک کے الفاظ میں غوروفکر کرکے ان کی مراد جان جائیں ، بوں علماء دیگر امتیوں سے ممتاز ہو گئے اور اِجتہاد کا ثواب ملنے کی خصوصیت بھی انہیں حاصل ہوئی،خلاصہ بیہ ہے کہ قرآن پاک اصل ہے اور حدیث پاک اس کا بیان ہے اور علماء کا اِستنباط اس کی وضاحت ہے۔ ( قرطبی، خطبۃ المصنّف ، ۲۴/۱، الجزءالاوّل )اس آیتِ کریمہ سے معلوم ہواکہ قرآن پاک کی طرح حدیث پاک بھی معتبر، قابلِ قبول اور لاکقِ عمل ہے كيونكه اس آيت ميں الله تعالى نے اپنے حبيب مَثَالِيَّنَةِ مُ كوفر آنِ پاك ميں موجود احكام وغیرہ کواپنے اقوال اور افعال کے ذریعے لوگوں سے بیان کرنے کا منصب عطافرمایا

ہے اور حدیث نبی کریم منگانٹیؤم کے آتوال اور اَفعال ہی کا تونام ہے۔اس کے علاوہ اور آفعال ہی کا تونام ہے۔اس کے علاوہ اور آیات بھی حدیثِ پاک کے حجت ہونے پر دلالت کرتی ہیں ،جیسے ار شادِ باری تعالیٰ ہے

"هُوَالَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّ بِنَ رَسُولًا مِّنَهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْتِهُوَ يُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ - وَإِنْ كَانُوَا مِنْ قَبْلُ لَغِيْ ضَلْلِ مُّبِيْنٍ "(سورة جمعه: ٢)

ترجمۂ کنڑالعِرفان: وہی ہے جس نے اَن پڑھوں میں انہی میں سے ایک رسول بھیجا جوان کے سامنے اللّٰہ کی آیتیں تلاوت فرما تاہے اور انہیں پاک کرتاہے اور انہیں کتاب اور حکمت کاعلم عطافرما تاہے اور بیشک وہ اس سے پہلے ضرور کھلی گمراہی میں تھے۔

اس آیت کے علاوہ بکثرت آیات ایسی ہیں جن میں اللّٰہ تعالی نے یہ تکم دیا کہ اس کے حسیب صَلَّیْ اللّٰہ تعالی نے یہ تکم دیا کہ اس کے حسیب صَلَّیْ اللّٰہِ آؤ مَا اُرْ سَلْنَا مِنْ دَّ سُولِ إِلَّا لِیُطَاعَ بِاِذْنِ اللّٰهِ "(النساء: ۱۲)

ترجمهٔ كنُرُ العِرفان: اور ہم نے كوئى رسول نه بھيجا مگراس لئے كه الله كے حكم سے اس كى اطاعت كى جائے۔

اور سيّد المرسَلين صَلَّى اللهُ تَعَالى عَلَيْهِ وَاللهِ وَسَلَّمَ كَى اطاعت اسى صورت ممكن

ہے جب ان کے قول اور فعل کی پیروی کی جائے ، اگر بوں نہ کیا جائے تو آپ مثَّا لَا يُمِّمُ کی ۔ بعثَت کا جو مقصد ہے وہی فوت ہوجائے گا۔

اور ارشاد فرمایا

﴿ وَمَا اللَّهُ الرَّسُولُ فَعُنُوهُ الرَّسُولُ فَعُنُوهُ الرَّسُولُ فَعُنُوهُ الْحَامَ مَا عَلِمُ عَنْهُ فَا أَتَهُوا اللَّهَ أَراتُ اللَّهَ شَدِينُ الْعِقَابِ ﴿ حَشَرٍ : ٤)

ترجمهٔ كنُرُالعِرفان: اوررسول جو كچه تنهميں عطافرمائيں وہ لے لو اور جس سے منع فرمائيں بازر ہواور اللہ سے ڈروبیشک اللہ سخت عذاب دینے والاہے۔

عقلی طور پر بھی دیکھا جائے تو حدیثِ پاک کو جحت مانے بغیر چارہ ہی نہیں کیونکہ قرآنِ پاک میں اسلام کے بنیادی اَحکام جیسے نماز، روزہ، جج اور زکوۃ کا اِجمالی بیان کیا گیا ہے، ان پر عمل اسی صورت ممکن ہے جب حدیث پاک پر عمل کیا جائے کیونکہ ان تمام احکام کی تفصیل کا بیان صرف اَحادیث میں ہے۔

مَن كَفَرَ بِاللهِ مِن أَهُ بَعْنِ اِيْمَانِهُ إِلَّا مَن ٱكْرِهَ وَ قَلْبُهُ مُطْمَئِنَّ بِاللهِ مِن أَكْرِهَ وَ قَلْبُهُ مُطْمَئِنَّ بِالْاِيْمَانِ وَل - كِنْ مَّنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَلْرًا فَعَلَيْهِمُ مُطْمَئِنَّ بِاللهِ أَ- وَلَهُمُ عَنَابٌ عَظِيْمٌ (106)

ترجمہ: جوابیان لانے کے بعد اللہ کے ساتھ کفر کرے سوائے اس آدمی کے جسے ( کفریر ) مجبور کیا جائے اور اس کا دل ایمان پر جما ہوا ہولیکن وہ جو دل

## کھول کر کافر ہوں ان پر اللہ کاغضب ہے اور ان کیلئے بڑا عذاب ہے۔ شانِ نزول:

یہ آیت حضرت عمار بن یاسر دَخِی اللهُ تَعَالی عَنْهُ کے بارے میں نازل ہوئی۔ حضرت عمار ،ان کے والد حضرت پاسر ،ان کی والدہ حضرت سمیہ ، حضرت صہیب ، حضرت بلال، حضرت خباب اور حضرت سالم دَخِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُم كُو پَكُرُ كَرُ كَفَارِ نَے سخت سخت ایذائیں دیں تاکہ وہ اسلام سے پھر جائیں (لیکن بیہ حضرات اسلام سے نہ پھرے تو) کفارنے حضرت عمار دَخِي اللهُ تَعَالى عَنْهُ كے والدين كوبرى بے رحمی سے شهبد كرديا۔ حضرت عمار رَضِيَ اللهُ تَعَالىٰ عَنْهُ (ضعيف تصے جس كى وجہ سے بھاگ نہيں سکتے تھے،انہوں ) نے مجبور ہوکر جب دیکھا کہ جان پر بن گئی توبادل نخواستہ کلمئہ کفر کا تَكَفُّظ كرديا \_ رسول كريم صَلَّاعْلَيْزُمِّ كو خبر دي كئي كه حضرت عمار رَضِيَ اللهُ تَعَالِي عَنْهُ كافر هُوكَئَ تُوآبِ مَلَى اللَّهُ مِلْمُ فِي اللَّهُ مُرامِا وَ مُرامِا وَمُرْتُ اللَّهُ لَا مُعَالَى عَنْهُ سرت پاؤں تک ایمان سے بُر ہیں اور اس کے گوشت اور خون میں ذوقِ ایمانی سرایت کر گیا ہے۔ پھر حضرت عمار رضی الله تعالى عنه روتے ہوئے خدمتِ اقدس میں حاضر ہوئے تو حضور اقد س صَلَّا لِيُنْ مِنْ مِنْ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ مِنْ مِارِدَ خِي اللهُ تَعَالَى عَنْهُ نے عرض کی: اے خداکے رسول!بہت ہی براہوااور بہت ہی برے کلمے میری زبان پر جاری ہوئے۔ سیّد المرسَلین صَالَّاتُیَّمِّ نے ارشاد فرمایا ''اس وقت تیرے دل کا کیا

حال تھا؟ حضرت عمار رَخِیَ اللهُ تَعَالی عَنْهُ نَعُ عِرض کی "دل ایمان پر خوب جما ہوا تھا۔ نبی کریم مَثَّاللَّیمِّم نے شفقت ور حمت فرمائی اور فرمایا کہ اگر پھر ایسا اتفاق ہو تو یہی کرنا چاہیے۔ اس پر بیہ آیتِ کریمہ نازل ہوئی۔ (خازن، انحل، تحت الآیة: ۱۲۲، ۱۲۲/۳،۱۰۲ وطالت اکراہ میں کلمہ کفر کہنے ہے۔ متعلق چند شرعی مسائل:

(1)...اس آیت سے معلوم ہواکہ حالت ِاکراہ میں اگر دل ایمان پر جماہواہوتو کلمہ کفر کا زبان پر جاری کرنا جائز ہے جب کہ آدمی کو (سی ظالم کی طرف سے) اپنی جان یا کسی عُضُو کے تَلف ہونے کا (حقیقی) خوف ہو۔ (اور اس میں بیہ بھی ضروری ہے کہ اگر کوئی دومعنی والی بات کہنے میں گزارا چل سکتا ہوجس سے کفار اپنی مراد لیں اور کہنے والا اس کی درست مراد لے توضروری ہے کہ ایسی دومعنی والی بات ہی کہے جبکہ اس طرح کہنا جانتا ہو۔)۔

(2)...اگراس حالت میں بھی صبر کرے اور قتل کر ڈالا جائے تواسے اجر ملے گا اور وہ شہید ہو گا جیسا کہ حضرت خُبیب رَخِی الله تُ تَعَالی عَنْهُ نے صبر کیا اور وہ سولی پر چڑھا کر شہید ہوگا جیسا کہ حضرت خُبیب رَخِی الله تُعَالیٰ عَنْهُ نَا اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُ مِنْ اللهِ عَنْهُ مِنْهُ مِنْ مُنْقُلُونُ مِنْهُ مُنْهُ مِنْهُ مُنْهُ مِنْهُ م

(3)...جس شخص کومجبور کیاجائے اگراس کا دل ایمان پر جماہوانہ ہو تووہ کلمۂ کفرزبان پر لانے سے کافر ہوجائے گا۔

(4)...اگر کوئی شخص بغیر مجبوری کے مذاق کے طور پر یاعلم نہ ہونے کی وجہ سے کلمۂ کفر

زبان پرجاری کرے وہ کافر ہوجائے گا (تفیرات احدید، انحل، تحت الآیة: ۱۰۲، ص ۵۰۱)۔

## سورةبني إسى آئيل (ألاسماء)

سُبُحٰنَ الَّذِي ُ اَسُرَى بِعَبْدِهٖ لَيْلًا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَوْلَةُ لِنُرِيَةُ مِنْ الْيَتِنَا أَ-إِنَّهُ الْمَسْجِدِ الْالْقَصَا الَّذِي لِهِ كُنَا حَوْلَةً لِنُرِيَةً مِنْ الْيَتِنَا أَ-إِنَّهُ هُوَ السَّبِيْعُ الْبَصِيْرُ (1)

ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جس نے اپنے خاص بندے کورات کے کچھ جھے میں مسجد حرام سے مسجد اقصلی تک سیر کرائی جس کے اردگرد ہم نے برکتیں رکھی ہیں تاکہ ہم اسے اپنی قطیم نشانیاں دکھائیں ، بیشک وہی سننے والا، دیکھنے والا ۔ دیکھنے والا ۔ دیکھنے والا ۔ دیکھنے والا ہے۔

## معراج شريف معلق چند عقيدے كى باتيں:

يهال معراج شريف ميمتعلق تين باتين قابلِ ذكر ہيں:

(1)...نبوت کے بار ہویں سال سیّدالمرسَلدین سَانَّتُنِیِّم معراج سے نوازے گئے ،البتہ مہینے کے بارے میں اختلاف ہے مگر زیادہ مشہور تیہ ہے کہ ستائیسویں رجب کومعراج ہوئی۔

(2)... مكرُ مكرمه سے حضور بُرِ نور مَنَّ اللَّيْزِمِ كا بيتُ المقدس تك رات كے حجولے سے

حصہ میں تشریف لے جانانصِ قرآنی سے ثابت ہے،اس کامنکر کافرہے اور آسانوں کی سیر اور مَنازلِ قرب میں پہنچا اُحادیثِ صحیحہ مُعتمدہ مشہورہ سے ثابت ہے جو حدِ تَواثر کے قریب پہنچ گئی ہیں،اس کامنکر گمراہ ہے۔

وَ يَسُ- عَلُوْنَكَ عَنِ الرُّوْحِ - قُلِ الرُّوْحُ مِنَ آمُرِ رَبِّيْ وَ مَأْ اُوْتِيْتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ اِلَّا قَلِيْلًا (85)

ترجمہ: اور تم سے روح کے متعلق بو چھتے ہیں۔ تم فرماؤ: روح میرے رب کے حتم میں ہے۔ کے حکم سے ایک چیز ہے اور (اے لوگو!) تمہیں بہت تھوڑاعلم دیا گیا ہے۔ حضورِ اقدس مَثَّالِثَیْمُ کوروح کاعلم حاصل ہے:

اِس آیت میں بتادیا گیا کہ روح کا معاملہ نہایت پوشیدہ ہے اور اس کے بارے میں علم حقیقی سب کو حاصل نہیں بلکہ اللہ عَدَّوَ جَلَّ جسے عطا فرمائے وہی اسے جان سکتا ہے جیسا کہ سرکارِ دوعا کم مَلَّ اللّٰهِ عَلَیْ کو اس کا علم عطا کیا گیا ، چنانچہ علامہ اساعیل حقی رَحْمَۃُ اللّٰهِ تعالیٰ عَلَیْہِ فرماتے ہیں ''ایک جماعت نے گمان کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے روح کا علم مخلوق پر مُنجہُم کر دیا اور اسے اپنی ذات کے لئے خاص کر دیا ہے ، حتیٰ کہ انہوں نے یہاں تک کہد دیا کہ نی کریم مَلَّی اللّٰہ تعالیٰ میں روح کے بارے میں علم نہیں رکھتے حالا تکہ اللہ تعالیٰ کے حبیب مَلَی اللّٰہ تی کا منصب ومقام اس سے بہت ظیم ہے کہ آپ کو بھی روح کا علم نہ ہو حالا تکہ آپ مَلَی اللّٰہ ہیں اور اللّٰہ تعالیٰ نے یہ ارشاد فرماکر آپ پر احسان فرمایا ہے کہ

﴿ عَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُنُ تَعُلَمُ ﴿ وَ كَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَظِيمًا (النساء:١١٣)

ترجمهٔ کنژالعرفان: اور آپ کووه سب کچھ سکھادیا جو آپ نہ جانتے تھے اور آپ پرالله کافضل بہت بڑا ہے۔

ان لوگوں نے بید گمان کیا ہے کہ روح کاعلم ان علوم میں سے ہے جو آپ صَلَّى الْمَیْمِ مِیْ اللہ تعالیٰ نے آپ صَلَّى اللّٰهِ عَلَیْمِ کَا اللّٰہ تعالیٰ نے آپ صَلَّی اللّٰہِ عَلَیْمِ کَا اللّٰہ تعالیٰ نے آپ صَلَّی اللّٰہِ عَلَیْمِ کَا اللّٰہ تعالیٰ نے آپ صَلَّی اللّٰہِ عَلَیْمِ کَا اللّٰہِ تعالیٰ نے آپ صَلَّی اللّٰہِ عَلَیْمِ مِیْمِ اللّٰہِ عَلَیْمِ مِیْمِ اللّٰہِ عَلَیْمِ کِی سَکھا دیا ہے جو آپ صَلَّی اللّٰہِ عَلَیْمِ مِی جانتے ہے۔

(روح البيان، الاسراء، تحت الآية: ١٩٨/٥،٨٥)

## مخلوق کے علم اور خالق کے علم میں فرق ہے:

{وَ مَا اُوْتِدُتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيْلًا: اور (اے لوگو!) تہہیں بہت تھوڑاعلم دیا گیا ہے۔} علامہ اساعیل حقی دَحْمَةُ اللهِ تَعَالی عَلَیْهِ فرماتے ہیں 'علم حادث علم قدیم کے مقابلے میں تھوڑا ہے کیونکہ بندوں کاعلم مُتَناہی (لیمنی اس کی ایک انتہا) ہے اور الله تعالیٰ کے علم کی کوئی انتہاء نہیں اور متناہی علم غیر متناہی علم کے مقابلے میں ایسا ہے جیسے اس عظیم سمندر کے مقابلے میں ایک قطرہ ہوجس کی کوئی انتہا نہیں۔ ایک بزرگ فرماتے ہیں: اولیاء دَحْمَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَلَیْهِمُ کاعلم انبیاء عَلَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ عَلم کے مقابلے میں ایک قطرہ ہو اور انبیاء مقابلے میں ایک قطرہ ہو اور انبیاء

عَلَيْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَاعِلَم بَهَارِكِ نِي مَحْمِ مُصطَفَّى صَلَّالِيَّيْرِ كَ مِقَالِلِهِ مِين ايسے ہے جیسے سات سمندروں کے مقالبے میں ایک قطرہ ہواور ہمارے نبی صَلَّاتُنْہُم کاعلم اللّٰہ تعالیٰ کے علم کے مقابلے میں ایسے ہے جیسے سات سمندروں کے مقابلے میں ایک قطرہ ہو تووہ علم جو ہندوں کو دیا گیاہے فی نَفْسِ اگر چپہ کثیر ہے لیکن اللہ تعالی کے علم کے مقابلے میں تھوڑا ہے۔( روح البیان، الاسراء، تحت الآیة: ۱۹۷/۵،۸۵)الله تعالی کے علم سے متعلق صحیح بخاری شریف میں ہے کہ جب حضرت موسیٰ اور حضرت خضر عَكَيْهِمَا الصَّلُوةُ وَالسَّلَام شَي مِين سوار ہوئے توایک چڑیا آئی اور شتی کے کنارے پر بیٹھ کرایک یا دو چونچیں سمندر میں ماریں۔حضرت خضرعکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلَامِ نَے فرمایا "اے موسیٰ !عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ، میرااور آپ کاعلم الله تعالیٰ کے علم کے سامنے اس طرح ہے جیسے چڑیا کا سمندر میں چونچ مارنا۔ (بخاری، کتاب العلم ، باب مایستحتِ للعالم اذاسئل: ايّ الناس اعلم ؟\_\_\_ الخ، ا/٦٣، الحديث: ١٢٢) بير بهي سمجھانے كيلئے بیان کیا گیاہے ور نہ متناہی اور غیر متناہی میں کوئی نسبت ہی نہیں ہوتی۔

وَ لَقَدُ صَرَّفَنَا لِلتَّاسِ فِي هٰذَا الْقُرُانِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ ْ-فَأَبَّى آكْثَرُ التَّاسِ إِلَّا كُفُورًا (89)

ترجمہ:اور بیٹک ہم نے لوگوں کے لیے اس قرآن میں ہر طرح کی مثال بار باربیان کی ہے تواکٹرلوگوں نے ناشکری کرنے کے علاوہ نہ مانا۔

## قرآن مخلوق نہیں ہے:

یہاں یہ بات یادر ہے کہ قرآنِ مجید مخلوق نہیں کیونکہ یہ اللہ تعالی کی صفت ہے اور اللہ تعالی کی صفات ازلی اور غیر مخلوق ہیں۔ امام عظم ابو صنیفہ رَضِی الله تعالی عنه فرماتے ہیں ''جوقرآن کریم کو مخلوق کے یااس کے بارے میں تَوقُفُ کرے یااس کے بارے میں تَوقُفُ کرے یااس کے بارے میں شک کرے تواس نے اللہ تعالی کے ساتھ کفرکیا۔ (روح البیان، الاسراء، تحت الآیۃ: ۲۰۲/۵،۸۹) نیزاعلی حضرت امام احمد رضاخان رَحْمَهُ اللهِ تَعَالی عَلَیْهِ تَحَالی عَلَیْهِ نَحْنی اللهُ اللهِ تَعَالی عَلَیْهِ کَتَالی کَتُهُ مُرَاتُ کَتَالی عَلَیْهِ کَتَالی کَتُهُ مُرَالِ کَتَالی عَلَیْهِ کَتَالی عَلَیْهِ کَتَالی عَلَیْهِ کَتَالی کَتَالی عَلَیْهِ کَتَالی کَتَالی کَتُهُ مُرَاتِ کَتَالی کَتُولِ کَتِی الله کُلُولُ ہونے کہ وصحابہ کرام رَضِی الله تَعَالی عَنْهُم فَرَاتَ تَصَالی کہ جو قرآن کا میں میکٹی بیان کیا ہے کہ وصحابہ کرام رَضِی الله تَعَالی عَنْهُم فَرَاتَ تَصَالی کَتُولُ کَتَالی عَنْهُم فَرَاتِ کَتَالی عَنْهُم فَرَاتَ تَصَالِ کَتُولُ کَتَالی کَنْهُم فَرَاتَ کَتَالی کَالیان کیا ہے کہ وصحابہ کرام رَضِی الله تُعَالی عَنْهُم فَرَاتَ تَصَالی کَنْهُم فَرَاتَ کَتَالی کُلُولُ بَیْکَ کُلُولُ بَیْکُ کُلُولُ بَیْکُ کُلُولُ بَیْکُ کُلُولُ بَیْکُ کُلُولُ کُلُولُ

## سورةالُكَهُف

فَضَرَبُنَا عَلَى اَذَانِهِمْ فِي الْ-كَهْفِ سِنِيْنَ عَكَدًا (11) ثُمَّ بَعَثُنْهُمْ لِنَعُلَمَ اَنُّ الْحِير بَعَثُنْهُمْ لِنَعُلَمَ اَنُّ الْحِزْبَيْنِ اَحْطَى لِمَالَبِثُوْ الْمَلَا (12) ترجمہ: توہم نے اس غار میں ان کے کانوں پر گنتی کے کئی سال پر دہ لگار کھا۔ پھر ہم نے انہیں جگایا تاکہ دیکھیں کہ دو گروہوں میں سے کون ان کے کھم نے کئی مدت زیادہ درست بتا تاہے۔

{سِنِیْنَ عَدَدًا: گنتی کے کئی سال۔ } ارشاد فرمایا کہ جب وہ غار میں لیٹے توہم نے اس غار میں ان کے کانوں پر گنتی کے کئی سال تک پردہ لگار کھا لیتی انہیں ایسی نیند سلاد یا کہ کوئی آواز بیدار نہ کر سکے۔(مدارک،اکھف، تحت الآیة:۱۱،ص ۱۴۲)

#### اولياء كى كرامات برحق ہيں:

اس آیت سے معلوم ہواکہ کراماتِ اَولیاء برحق ہیں ، اصحابِ کہف بنی اسرائیل کے اولیاء ہیں۔ ان کا کھائے بیٹے بغیراتنی مدت زندہ رہناکرامت ہے۔ بیہ بھی معلوم ہواکہ کرامت ولی سے سوتے میں بھی صادر ہوسکتی ہے اور اسی طرح بعدِ موت بھی۔ ان کے جسموں کومٹی کانہ کھانا ہے بھی کرامتِ اولیاء میں سے ہے۔ نیز یہ بھی معلوم ہوا کہ یہ ضروری نہیں کہ ولی اپنے اختیار سے کرامت ظاہر کرے اور اسے علم بھی ہوبلکہ

بعض او قات بغیرولی کے اختیار کے اور بغیراس کے علم کے بھی کرامت ظاہر ہوتی ہے جیسے اصحاب کہف کے واقعہ میں ہوا۔

وَ كَنْلِكَ اَعْتُرُنَا عَلَيْهِمُ لِيَعْلَمُوْ النَّوَعُنَ اللهِ حَقَّ وَ اَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا نَى إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمُ اَمْرَهُمْ فَقَالُوا ابْنُوَا عَلَى عَلَيْهِمُ بُنْيَانَا أَ-رَبُّهُمُ اَعْلَمُ بِهِمْ أَ-قَالَ الَّذِينَ عَلَيْهُمُ مَّسُجِدًا (21)

ترجمہ: اور اسی طرح ہم نے ان پر مطلع کر دیا تاکہ لوگ جان لیں کہ اللہ کا وعدہ سچاہے اور یہ کہ قیامت میں کچھ شبہ نہیں ، جب وہ لوگ ان کے معاملے میں باہم جھٹر نے لگے تو کہنے لگے: ان کے غار پر کوئی عمارت بنادو ، ان کا رب انہیں خوب جانتا ہے ، جو لوگ اپنے اس کام میں غالب رہے تھے انہوں نے کہا: ہم ضرور ان کے قریب ایک مسجد بنائیں گے۔

{ وَ كُذٰلِكَ: اور اسى طرح - } ارشاد فرما ياكہ جيسے ہم نے اصحابِ کہف کو جگايا تھا اسى طرح ہم نے اصحابِ کہف کو جگايا تھا اسى طرح ہم نے لوگوں کو دقيانوس کے مرنے اور مدت گزر جانے کے بعد اصحاب کہف کے بارے میں مطلع کر دیا تاکہ تمام لوگ اور بالخصوص بیدروس بادشاہ کی قوم کے منکرینِ قیامت جان لیس کہ اللّٰہ عَزَّوَجُلَّ کا وعدہ سچاہے اور بیہ کہ قیامت میں کچھ شبہ نہیں ۔ پھر اصحابِ کہف کی وفات کے بعد ان کے اردگرد عمارت بنانے میں لوگ باہم

جھڑنے گئے تو کہنے گئے: ان کے غار پر کوئی عمارت بنادو۔ ان کارب عَرُّوجَلَّ انہیں خوب جانتا ہے جو لوگ اپنے اس کام میں غالب رہے تھے لیعنی بیدروس بادشاہ اور اس کے ساتھی، انہوں نے کہا: ہم ضرور ان کے قریب ایک مسجد بنائیں گے جس میں مسلمان نماز پڑھیں اور ان کے قرب سے برکت حاصل کریں۔

(خازن،الكهف، تحت الآية: ۲۰۶/۳،۲۱، مدارك،الكهف، تحت الآية: ۲۱، ص ۲۹۲، ملتقطاً)

#### بزرگوں کے مزارات کے قریب مسجدیں بناناجائزہے:

اس سے معلوم ہوا کہ بزرگوں کے مزارات کے قریب مسجدیں بنانااہلِ ایمان کا قدیم طریقہ ہے اور قرآنِ کریم میں اس کا ذکر فرمانااور اس کومنع نہ کرنااس فعل کے درست ہونے کی قوی ترین دلیل ہے۔اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ بزرگوں کے قرب میں برکت حاصل ہوتی ہے اسی لئے اہل اللّٰہ کے مزارات پرلوگ حصولِ برکت کے لئے جایا کرتے ہیں۔قبروں کی زیارت سنت اور مُوجِبِ ثواب ہے۔

قَالَ هٰنَا رَحْمَةٌ مِّنْ رَّبِيْ ۚ فَإِذَا جَآءَ وَعُنُ رَبِّى جَعَلَهُ دَكَاءٍ ۚ وَعُنُ رَبِّى جَعَلَهُ دَكَاءٍ ۚ وَ كَانَوَعُنُ رَبِّى حَقَّا (98)

ترجمہ: ذوالقرنین نے کہا: یہ میرے رب کی رحمت ہے پھر جب میرے رب کا وعدہ آئے گا تواسے پاش پاش کر دے گا اور میرے رب کا وعدہ سچاہے۔

{قَالَ: كَها-} حضرت ذوالقرنين رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ نَهُ كَهاكه بيد ديوار ميرك

رب عَزَّوَ جَلَّ کَی رحمت اور اس کی نعمت ہے کیونکہ یہ یاجوج اور ماجوج کے نکلنے میں رکاوٹ ہے، پھر جب میرے رب کا وعدہ آئے گا اور قیامت کے قریب یاجوج ماجوج کے خُروج کا وقت آئینچے گا تو میرارب عَزَّوَ جَلَّ اس دیوار کو پاش پاش کردے گا اور میرے رب عَزَّو جَلَّ اس دیوار کو پاش پاش کردے گا اور میرے رب عَزَّو جَلَّ نے ان کے نکلنے کا جو وعدہ فرمایا ہے وہ اور اس کے علاوہ ہر وعدہ سچاہے۔ (خازن، الکہف، تحت الآیة: ۹۸، ۲۵۲ ملتقطاً) سچاہے۔ (خازن، الکہف، تحت الآیة: ۹۸، ۲۵۲ ملتقطاً) یاجوج وماجوج اور ان شاء اللہ:

یاجوج اور ماجوج کے نکلنے سے متعلق ترمذی شریف میں حضرت ابوہریرہ دَضِی الله تَعَالَی عَنْهُ سے روایت ہے، رسول کریم مَنَّالِیْمِیْمِ نے ارشاد فرمایا" یاجوج ماجوج روزانہ اس دیوار کو کھودتے رہتے ہیں حتی کہ جب اسے توڑنے کے قریب ہوتے ہیں توان کا سردار کہتا ہے: اب واپس چلو، باقی کل توڑلیں گے۔ حضور اقد س مَنَّالِیْمِیْمِ نے فرمایا" اللہ تعالی اسے پہلے سے بہتر کردیتا ہے یہاں تک کہ جب ان کی مدت پوری ہو جائے گی اور اللہ تعالی انہیں لوگوں پر بھیجنا چاہے گا توان کا سردار کہے گا: واپس لوٹ جاؤ، اِنْ شَاءَ اللہ اِکُل تم اسے توڑ ڈالو گے۔ (بیبات) وہ اِستثناء (بینی اِنْ شَاءَ اللہ) کے جاؤ، اِنْ شَاءَ اللہ اِکُل تم اسے توڑ ڈالو گے۔ (بیبات) وہ اِستثناء (بینی اِنْ شَاءَ اللہ) کے ساتھ کہ گا۔ (دوسرے دن) جب وہ واپس آئیں گے تواسے ویسے ہی پائیں گے جس طرح چھوڑ کر گئے تھے، چپنانچہ وہ اسے توڑ کر باہر لوگوں پر نکل آئیں گے۔ حس طرح چھوڑ کر گئے تھے، چپنانچہ وہ اسے توڑ کر باہر لوگوں پر نکل آئیں گے۔ حس طرح چھوڑ کر گئے تھے، چپنانچہ وہ اسے توڑ کر باہر لوگوں پر نکل آئیں گے۔

### قيامت سے جہلے ياجوج وماجوج كا تكانا:

صدرالشربعه مفتى امجد على عظمى رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ لَكُصّة بين "بعدِ قتلِ دجّال حضرت عيسى عَلَيْهِ السَّلَام كُوتِكُم اللَّي هو گاكه مسلمانوں كوكوه طور پرلے جاؤ،اس ليے کہ کچھایسے لوگ ظاہر کیے جائیں گے ، جن سے لڑنے کی کسی کوطاقت نہیں ۔مسلمانوں کے کوہ طور پر جانے کے بعدیاجوج وماجوج ظاہر ہوں گے ، بیراس قدر کثیر ہوں گے کہ ان کی پہلی جماعت بُحَیْرۂ طَبَرِیَّه پر (جس کاطول دس میل ہوگا) جب گزرے گی،اُس کا پانی بی کراس طرح سکھادے گی کہ دوسری جماعت بعد والی جب آئے گی تو کیے گی: کہ یہاں بھی پانی تھا!۔ پھر دنیا میں فساد و قتل وغارت سے جب فرصت پائیں گے تو کہیں گے کہ زمین والوں کو توقتل کرلیا، آؤاب آسان والوں کوقتل کریں، یہ کہہ کراینے تیرآ سمان کی طرف بھینکیں گے ،خداکی قدرت کہ اُن کے تیراو پرسے خون آلودہ گریں گے۔ بیرا پنی انہیں حرکتوں میں مشغول ہوں گے اور وہاں پہاڑ پر حضرت عیسلی عَلَیْہِ السَّلَام مع اپنے ساتھیوں کے محصور ہوں گے، یہاں تک کہ اُن کے نزدیک گائے کے سر کی وہ وقعت ہوگی جو آج تمہارے نزدیک سو انثر فیوں کی نہیں ،اُس وقت حضرت عیسلی عَلَیْہِ السَّلَام مع اپنے ہمراہیوں کے دعافرمائیں گے ،اللّٰہ تعالیٰ اُن کی گردنوں میں ایک قسم کے کیڑے پیداکر دے گاکہ ایک دم میں وہ سب کے سب مرجائیں گے،اُن کے مرنے کے بعد حضرت عیسلی عَلَیْچِ السَّلَام پہاڑ سے اتریں گے ، دیکھیں گے کہ تمام

زمین اُن کی لاشوں اور بدبوسے بھری پڑی ہے، ایک بالشت بھی زمین خالی نہیں۔ اُس وقت حضرت عیسلی عَلَیْہِ السَّلَام مع ہمراہیوں کے پھر دعاکریں گے، اللّٰہ تعالی ایک قشم کے پرند بھیج گاکہ وہ ان کی لاشوں کو جہاں اللّٰہ (عَزَّوَ جَلَّ) چاہے گا بھینک آئیں گے اور اُن کے تیروکمان و ترکش کومسلمان سات برس تک جلائیں گے۔

(بهار شریعت، حصه اول، معاد وحشر کابیان، ۱۲۴/–۱۲۵)

# قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْآخْسَرِيْنَ آعْمَالًا (103)

ترجمہ: تم فرماؤ: کیا ہم تمہیں بتادیں کہ سب سے زیادہ ناقص عمل والے کون ہیں ؟

﴿ قُلْ: تُم فرماؤ - } اس آیت کاخلاصہ بیہ ہے کہ کیا ہم تمہیں بتادیں کہ وہ کون لوگ ہیں جنہوں نے عمل کرنے میں مشقتیں اُٹھائیں اور بیا مید کرتے رہے کہ ان اعمال پر فضل وعطا سے نوازے جائیں گے مگر اس کی بجائے ہلاکت و بربادی میں جا پڑے ۔ حضرت عبداللہ بن عباس دَخِی الله تَعَالٰی عَنْدُمّا نے فرمایا وہ لوگ یہودی اور عیسائی ہیں ۔ بعض مفسرین نے کہا کہ وہ راہب لوگ ہیں جوگر جوں میں خُلُوت نشین رہتے ہیں ۔ بعض مفسرین نے کہا کہ وہ راہب لوگ ہیں جوگر جوں میں خُلُوت نشین رہتے سے ۔ حضرت علی مرتضیٰ کَرَّمَ الله تَعَالٰی وَجْهَدُ الْکَرِیْم نے فرمایا کہ بیدلوگ اہلِ حَروراء سے خور جون میں مرتضیٰ کَرَّمَ الله تَعَالٰی وَجْهَدُ الْکَرِیْم نے فرمایا کہ بیدلوگ اہلِ حَروراء لینیٰ خارجی لوگ ہیں ۔ (خازن ، الکہف ، تحت الآیۃ: ۱۰۲۳ ، روح البیان ، الکہف ، تحت الآیۃ: ۱۳۰ ، ۲۲۷ ، روح البیان ، الکہف ، تحت الآیۃ: میں سب ایک ہی مفہوم کی الکہف ، تحت الآیۃ : ۱۳۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰ ، ۱۹۰

مختلف تعبیریں ہیں کیونکہ اس میں ہروہ شخص داخل ہے جوعبادت یاظاہری اچھے اعمال میں محنت ومشقت توکر تاہے لیکن اس کے ساتھ کسی ایسی چیز کا مرتکب بھی ہوتا ہے جس سے اس کاعمل مردود ہوجائے جیسے کفر۔

#### ظاہری اعمال اچھے ہوناحق پر ہونے کی دلیل نہیں:

اس سے اشارۃ یہ معلوم ہواکہ کسی کے ظاہری اعمال انچھے ہونا اس کے حق پر ہونے کی دلیل نہیں ، اور سیح بخاری میں توخار جیوں سے متعلق صراحت کے ساتھ مذکور ہے کہ آپ مُنگی نے صحابۂ کرام دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْهُ ہم سے ارشاد فرمایا ''تم اپنی منازوں کو ان کی نمازوں کے مقابلے میں اور اپنے روزوں کو ان کے روزوں کے مقابلے میں اور اپنے روزوں کو ان کے روزوں کے مقابلے میں حقیر جانو گے ، یہ قرآن پڑھیں گے لیکن وہ ان کے حلق سے نیچے نہیں اترے گا، یہ دین سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ ایسے نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ (بخاری، کتاب المناقب، بابعلامات النبوۃ فی الاسلام، ۵۰۳/۲، الحدیث: ۳۱۰۰)

#### خارجيول كالمخضر تعارف:

خار جیول میں سب سے پہلا اور ان میں سب سے بدتر شخص ڈوالخُور ہم تمیمی خار جیول میں سب سے بدتر شخص ڈوالخُور ہم تمیمی تھا۔ اس نے حضور پُر نور مَلْ اللّٰهِ عِلَمْ کی تقسیم پر اعتراض کرکے آپ کی شان میں گستاخی کی تقسیم ۔ اس کے اور اس کے ساتھیول کے بارے میں حضور اقد س مَلَّى اللّٰهِ عِلَمْ نَا وَجَهُ فَرَمَا یا تھا کہ یہ دین سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے نکل جاتا ہے۔ اسی وجہ

سے انہیں خارجی یعنی دین سے نکل جانے والا کہا جاتا ہے۔ یہ لوگ ظاہری طور پر بڑے عبادت گرار، شب بیدار شے اور ان کی عبادت وریاضت اور تلاوت قرآن میں مشغولیت دیچہ کرصحابۂ کرام دَخِی الله تَعَالَی عَنْهِم بھی جیران ہوتے شے لیکن ان کے عقائد و نظریات انتہائی باطل تھے۔ ان کا ایک بہت بڑا عقیدہ یہ تھا کہ جو کبیرہ گناہ کرے وہ مشرک ہے اور جو ان کے اس عقیدے کا مخالف ہو وہ بھی مشرک ہے۔ ان ظالمول نے حضرت علی المرضیٰ کی آم الله تَعَالَی وَجُهَهُ الْکَرِیْم کو بھی مَشرک ہے۔ ان قرار دے دیا تھا اور نہروان کے مقام پر آپ کی آم الله تَعَالَی وَجُهَهُ الْکَرِیْم کو بھی مُعَاذَ الله مشرک بیت مقام پر آپ کی آم الله تَعَالَی وَجُهَهُ ان کی تمام تر ظاہری عبادت و ریاضت ، تقوی وطہارت اور رات رات بھر تلاوت قرآن کرنے کو خاطر میں نہ لائے ریاضت ، تقوی وطہارت اور رات رات بھر تلاوت قرآن کرنے کو خاطر میں نہ لائے اور ان کے ساتھ جنگ کی اور انہیں قتل کیا۔

اس سے معلوم ہوا کہ کسی کی لمبی لمبی اور ظاہری خشوع وخضوع سے بھر بور نمازیں، رقت انگیز اور در دبھری آواز میں قرآنِ مجید کی تلاوتیں، اللہ تعالیٰ کی گرفت اور اس کے عذابات سے ڈرانے والے وعظ اور نصیحیں اور دیگر ظاہری نیک اعمال اس وقت تک قابلِ قبول نہیں جب تک اس کے عقائد درست نہ ہوں، لہذا ہر شخص کو چاہئے کہ وہ بدعقیدہ اور بدمذہب شخص کی کثرتِ عبادت، تقویٰ وطہارت اور دیگر نیک نظر آنے والی چیزوں سے ہر گرمتا شرنہ ہواور نہ ہی ان چیزوں کو دیکھ کران کی طرف مائل

ہوبلکہ ان سے ہمیشہ دور ہی رہے کہ اس میں اس کی دنیاوآ خرت کی بھلائی ہے۔ قُلُ إِنَّمَا ٰ اَنَا بَشَرٌ مِّ فَلُكُمْ يُوْخَى إِلَى اَنَّمَا ٰ الهُكُمْ اِلهُ وَّاحِلُ - فَمَنُ كَانَ يَرْجُو الْقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَّ لَا يُشْمِ كُ بِعِبَا دَةِ رَبِّهُ أَكِدًا (110)

ترجمہ: تم فرماؤ: میں (ظاہراً) تمہاری طرح ایک بشر ہوں مجھے وحی آتی ہے کہ تمہارا معبود ایک ہی معبود ہے توجو اپنے رب سے ملاقات کی امید رکھتا ہو اسے چاہیے کہ نیک کام کرے اور اپنے رب کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرے۔

{ قُلُ: تُم فرماؤ - } حضرت عبدالله بن عباس دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ بَافرماتے ہیں "اس آیت میں الله تعالی نے اپنے حبیب مَلَّ الله الله تعالی میں بھی کا حکم دیا کہ میں بھی تم انسان ہوں ) البتہ مجھے (تم پر) بیہ خصوصیت حاصل ہے کہ میری طرف وحی آتی ہے انسان ہوں ) البتہ مجھے (تم پر) بیہ خصوصیت حاصل ہے کہ میری طرف وحی آتی ہے اور وحی کے سبب الله تعالی نے مجھے اعلیٰ مقام عطاکیا ہے۔

(خازن، الكهف، تحت الآية: ١٠١٠ (٢٢٨)

اعلى حضرت امام احمد رضاخان دَحْمَةُ الله تَعَالى عَلَيْدِ فرمات بين "(كافر) انبياء عَلَيْهِمُ الصَّلوةُ وَالسَّلَام كواپناسابشرمانة تصاس لئے ان كى رسالت سے منكر تھے كه "مَأْ اَنْتُمۡرِ اِلَّا بَشَرُّ مِّثُلُنَا ﴿ وَمَأْ اَنْزَلَ الرَّحْلُ مِنْ شَيْءٍ ﴿ اِنْ اَنْتُمۡ اِلَّا تَكۡنِبُوۡنَ ﴿ رِيس: ١٥)

تم تو ہمارے جیسے آدمی ہواور رحمٰن نے کوئی چیز نہیں اتاری، تم صرف جھوٹ بول رہے ہو۔

واقعی جب ان خُبَثاء کے نزدیک وحی نبوت باطل تھی توانہیں اپنی اسی بشریت کے سواکیا نظر آتا ؟لیکن اِن سے زیادہ دل کے اندھے وہ (ہیں جو) کہ وحی و نبوت کا اقرار کریں اور پھر انہیں (یعنی انبیاءِ کرام عَلَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کو) اپنا ہی سابشر جانیں ، زید کو ' ڈ کُلُ اِنْکَآ اَنَا اَبَشَکُم مِّ تُلُکُمُ ''سوجھا اور ''یُو تی اِنی 'نہ سوجھا جو غیر متنا ہی فرق ظاہر کرتا ہے ، زید نے اتنا ہی ٹلڑا لیا جو کا فر لیتے تھے ، انبیاء عَلَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کی بشریت جریل عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کی تلکیت سے اعلی ہے ، وہ ظاہر کی صورت میں ظاہر بینوں کی آنکھوں میں بشریت رکھتے ہیں جس سے مقصود خلق کا اِن سے اُنس حاصل کرنا اور کی آنکھوں میں بشریت رکھتے ہیں جس سے مقصود خلق کا اِن سے اُنس حاصل کرنا اور ان سے فیض یانا (ہے) و لہذا ارشاد فرما تا ہے:

وَ لَوْ جَعَلْنٰهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنٰهُ رَجُلًا وَّ لَلَبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَّا يَلْبِسُونَ (انعام:٩)

اور اگرہم فرشتے کور سول کر کے جھیجتے تو ضرور اسے مرد ہی کی شکل میں جھیجتے اور ضرور اخیس اسی شبہ میں رکھتے جس دھوکے میں اب ہیں۔

(اس سے) ظاہر ہواکہ انبیاء عَلَیْهمُ السَّلَامری ظاہری صورت دیکھ کرانھیں اورول کی مثل سمجھناان کی بشریت کواپناسا جاننا، ظاہر بینوں (اور )کور باطنوں کا دھو کا ہے (اور ) یہ شیطان کے دھوکے میں پڑے ہیں۔۔۔ان کا کھانا پیناسونا یہ افعال بشری اس کئے نہیں کہ وہ ان کے محتاج ہیں، حاشا( یعنی ہر گزنہیں ، آپ تو ارشاد فرماتے ہیں ) " كُسْتُ كَاحَدِكُمْ أَنَّ أَبِيْتُ عِنْدَ رَبِّي يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي " مين تمهاري طرح نهين ہوں میں اینے رب کے ہاں رات بسر کرتا ہوں وہ مجھے کھلا تابھی ہے اور پلا تابھی ہے۔ (ت) (بلکہ) ان کے بیرافعال بھی اقامتِ سنت وتعلیم امت کے لئے تھے کہ ہربات میں طریقة محمودہ لوگوں کوعملی طور سے دکھائیں، جیسے ان کاسَہوونِسیان ۔ حدیث میں ہے ' اِنِّي لَا أَنْسَىٰ وَلَكِنُ أُنْسَى لِيَسْتَنَّ بِي '' ميں بھولتانہيں بھلايا جاتا ہوں تاكه حالت سہومیں امت کو طریقة سنت معلوم ہو۔ عمرونے سچ کہا کہ بیر قول (انَّهَا أَمَّا بَشَرٌ مَّتُكُكُمُ ) حضور اقدس صَلَّى الله تَعَالى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نِه ابنى طرف سے نه فرمايا بكه اس کے فرمانے پر مامور ہوئے، جس کی حکمت تعلیم تواضع، و تانیس اُمت، و سدٌ غُلُو"نصرانیت (لینی عاجزی کی تعلیم ،امت کے لئے اُنسیت کا حصول اور عیسائی جیسے اینے نبی کی شان بیان کرنے میں حدسے بڑھ گئے مسلمانوں کواس سے روکنا) ہے، اول ، دوم ظاہر ، اور سوم بیر کہ سے عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلَام کوان کی امت نے ان کے فضائل يرخدااور خدا كابيمًا كها، يهر فضائل محديه على صَاحِبِهَا ٱفْضَلُ الصَّلوةِ وَالتَّحِيَّة

کی عظمتِ شان کا اندازہ کون کر سکتا ہے، یہاں اس غلوکے سرِّباب (روکنے) کے لئے تعلیم فرمائی گئی کہ کہو" میں تم جیسا بشر ہوں خدا یا خدا کا بیٹا نہیں ، ہاں " "یُوخّی اِلَیَّ" رسول ہوں، دفع ِ افراطِ نصرانیت کے لئے پہلا کلمہ تھا اور دفع ِ تفریطِ ابلیسیَّت کے لئے دوسراکلمہ، اسی کی نظیر ہے جودوسری جگہ ارشاد ہوا:

﴿ قُلَ سُبُكَانَ رَبِّئَ هَلَ كُنْتُ اِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا ﴿ ابنى اسرائيل:٩٣)

تم فرمادوپای ہے میرے رب کومیں خدانہیں، میں توانسان رسول ہوں۔
اِنہیں دونوں کے دفع کو کلمہ شہادت میں دونوں لفظ کریم جمع فرمائے گئے
د' اَشْھَدُ اَنَّ مُحَدَّدًا عَبُدُ ہُ وَ دَسُولُ ہُ ' میں اعلان کرتا ہوں کہ حضرت محمد صَلَّی الله تکالی عَکَیْهِ وَسَلَّمَ اللّٰہ کے بندے اور رسول ہیں۔ (ت) بندے ہیں خدانہیں، رسول ہیں خداسے جدانہیں، شَیْطَنَت اس کی کہ دوسراکلمہ امتیازِ اعلیٰ جھوڑ کر جہلے کلمہ تواضع پر اِقتار کرے۔ (فتادی رضویہ، ۲۲۲/۱۲۲)

صدر الافاضل مفتی تعیم الدین مراد آبادی دَحْمَةُ الله تَعَالَی عَلَیْهِ فرماتے ہیں مورتِ خاصہ میں کوئی بھی آپ (صَلَّی الله تَعَالَی عَلَیْهِ وَ اللهِ وَسَلَّمَ) کا مثل نہیں کہ اللہ تعالی نے آپ (صَلَّی الله تعالی نے آپ (صَالی الله تعالی نے آپ (صَالی الله تعالی الله تعا

ے اعلیٰ ہیں، جیساکہ شفاء قاضی عیاض (قاضی عیاض رَحْبَةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ کَ

تاب "شفاء") میں ہے اور شخ عبدالحق محدث دہلوی رَحْبَةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ نَے

شرح مشکلوۃ میں فرمایا کہ انبیاء عَلیْهِمُ السَّلام کے اَجسام و ظواہر تو حدِّ بشریت پر
چھوڑے گئے اور اُن کے اَرواح و بَواطن بشریت سے بالا اور مَلاءِ اعلیٰ سے متعلق ہیں۔
شاہ عبدالعزیزصاحب محدث دہلوی رَحْبَةُ الله عَکییْهِ نے سورہ والشّحیٰ کی تفسیر میں
فرمایا کہ آپ کی بشریت کا وجود اصلاً نہ رہے اور غلبۂ انوارِ حق آپ پرعلی الدّوام حاصل
ہو۔ بہرحال آپ (مَا گَاللَّمْ مُنَّمُ ) کی ذات و کمالات میں آپ کا کوئی بھی مثل نہیں۔ اس آیتِ
کریمہ میں آپ کو این ظاہری صورتِ بشریہ کے بیان کا اظہارِ تواضع کے لئے عکم فرمایا
گیا، یہی فرمایا ہے حضرت ابن عباس دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْهُمَا نے۔ (خزائن العرفان،
گیا، یہی فرمایا ہے حضرت ابن عباس دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْهُمَا نے۔ (خزائن العرفان،

ترا مندِ ناز ہے عرشِ بریں ترامحرم راز ہے روحِ امیں توہی سرور ہر دوجہاں ہے شہاتر اثنال نہیں ہے خداکی قسم

سيدالمرسكين مثل عليم كوبشر كهني متعلق عقيد كى چند باتين:

یہاں تاجدارِ رسالت مَنْ اللّٰهُ اِلْمُ و بشر کہنے سے متعلق 3 آہم باتیں یادر کھیں: پہلی بات یہ کہ کسی کوجائز نہیں کہ وہ حضور اقدس مَنَّ اللّٰهُ اِلْمُ کواپنے جیسابشر کہے کیونکہ جو کلمات عزت وعظمت والے اصحاب عاجزی کے طور پر فرماتے ہیں انہیں کہنا

دوسروں کے لئے روانہیں ہوتا۔ حضرت علامہ شیخ عبدالحق محدث دہلوی رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَكَيْدٍ فرماتے ہیں" واضح رہے کہ یہاں ایک ادب اور قاعدہ ہے جسے بعض اَصفیا اور اہل تحقیق نے بیان کیا ہے اور اسے جان لینااور اس پرعمل پیرا ہونامشکلات سے نکلنے کاحل اور سلامت رہنے کا سبب ہے اور وہ بیہ ہے کہ اگر کسی مقام پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی خطاب، عتاب، رعب و دبد بہ کا اظہاریا بے نیازی کا وقوع ہو مثلاً آپ ہدایت نہیں دے سکتے،آپ کے اعمال ختم ہوجائیں گے،آپ کے لئے کوئی شے نہیں، آپ حیاتِ دُنیُّوی کی زبینت حایتے ہیں،اور اس کی مثل دیگر مقامات، یاکسی جگہ نبی کی طرف سے عبریّت، انکساری، مختاجی و عاجزی اور مسکینی کا ذکر آئے مثلاً میں تمہاری طرح بشر ہوں ، مجھے اسی طرح غصہ آتا ہے جیسے عبد کو آتا ہے اور میں نہیں جانتا اس د بوار کے اُدھر کیا ہے، میں نہیں جانتا میرے ساتھ اور تمہارے ساتھ کیا کیا جائے گا، اوراس کی مثل دیگر مقامات بهم امتیوں اور غلاموں کو جائز نہیں کہ ان معاملات میں مداخلت کریں،ان میں اِشتراک کریں اور اسے کھیل بنائیں ،بلکہ ہمیں پاس ادب کرتے ہوئے خاموشی وسکوت اور تُوقَّف کرنالازم ہے ،مالک کاحق ہے کہ وہ اپنے بندے سے جو چاہے فرمائے،اس پراپنی بلندی وغلبہ کا اظہار کرے، بندے کابھی بیہ حق ہے کہ وہ ایینے مالک کے سامنے بندگی اور عاجزی کا اظہار کرے ، دوسرے کی کیا مجال کہ وہ اس میں دخل اندازی کرے اور حد ادب سے باہر نکلنے کی کوشش کرے،اس مقام پر بہت

سے کمزور اور جاہل لوگوں کے پاؤں پھسل جاتے ہیں جس سے وہ تباہ و برباد ہوجاتے ہیں، اللّٰہ تعالیٰ محفوظ رکھنے والا اور مد دکرنے والا ہے۔ واللّٰہ تعالیٰ اعلم۔ بیں، اللّٰہ تعالیٰ محفوظ رکھنے والا اور مد دکرنے والا ہے۔ واللّٰہ تعالیٰ اعلم۔ (مدارج النبوت، باب سوم دربیان فضل و شرافت، وصل در ازالۂ شبہات، ۸۲/۱۸۔۸۳)

دوسری بات یہ کہ جسے اللہ تعالی نے فضائل جلیلہ اور مَراتب رفیعہ عطافرمائے ہوں ،اُس کے ان فضائل و مراتب کا ذکر جھوڑ کرایسے عام وصف سے اس کا ذکر کرنا جو ہرخاص وعام میں پایا جائے ، اُن کمالات کو نہ ماننے کی طرف اشارہ کرتا ہے۔اس کئے سلامتی اسی میں ہے کہ فضیلت و مرتبے پر فائز ہستی کا ذکر اس کے فضائل اور ان اوصاف کے ساتھ کیا جائے جن کی وجہ سے وہ دوسروں سے ممتاز ہے اوریہی نبی کریم صَمَّاتُنْ أَمُ اور صحابه كرام رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُمْ كاطريقه ہے، جبيباكه حضرت ابوہريره رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ فرمات بين: تاجدارِ رسالت صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَاللهِ وَسَلَّمَ فَبرستان ميس تشريف لے گئے توآپ مَلَّا لَيُّا مِن فرمايا ' 'اكسَّلامُ عَكَيْكُمْ دَارَ قَوْمِ مُؤْمِنِيْنَ ''بِ شک اگراللہ نے جاہاتوہم تم سے ملنے والے ہیں، میری خواہش ہے کہ ہم اپنے (دینی) بھائیوں کو دیکھیں۔ صحابہ کرام رَضِی الله تَعَالی عَنْهُمْ نے عرض کی: یارسول الله! عَلَّا لِيَّا الْمِيَّا مِي اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ ا عَلَّا لِيَّالِمُوْمِ ، كيا ہم آپ كے (ديني ) بھائى نہيں ؟ ارشاد فرمايا ''(ديني بھائى ہونے كے ساتھ تمہاری خصوصیت بیہ ہے کہ)تم میرے صحابہ ہواور ہمارے (صرف دینی) بھائی وہ ہیں **جوابھی تک نہیں آئے۔(سلم، کتاب الطہارة، باب استخباب اطالۃ الغرّة والتحجیل فی الوضوی، ص • ۱۵،** 

الحديث:٩٩(٢٢٩))

اسی طرح حضرت عبداللہ بن مسعود ریضی الله تکالی عَنْهُ نے فرمایا"جبتم رسول کریم علاق پر درود بھیجا کرو تواجھی طرح بھیجا کرو، تمہیں کیا پہتہ کہ شایدوہ حضور بُرِ نور مَنَّا عَیْنَا کُلِ کے سامنے پیش کیا جاتا ہو۔ لوگوں نے عرض کی: توہمیں سکھاد ہےئے۔ آپ نے فرمایا: یوں پڑھا کرو

"اللَّهُمَّ اجْعَلُ صَلَا تَكَ وَرَحْمَتَكَ و بَرَكَا تِكَ عَلَى سَيِّبِ الْهُرُسَلِيْنَ وَامَامِ الْهُتَّقِيْنَ وَخَاتَمِ النَّبِيِّيْنَ مُحَبَّبٍ عَبْبِكَ وَرَسُولِ النَّبِيِّيْنَ مُحَبَّبٍ عَبْبِكَ وَرَسُولِ النَّخْمَةِ اللَّهُمَّ وَرَسُولِ الرَّحْمَةِ اللَّهُمَّ ابْعَثُهُ مَقَامًا هَّعُمُو دَايَغُبِطُهُ بِهِ الْاَوَّلُونَ وَالاَخِرُونَ اللَّهُمَّ مَلَّا عَلَى مُحَبَّبٍ وَعَلَى اللَّهُمَّ بَارِكَ هُو مَقَامًا عَمْهُ وَعَلَى اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى الْمُرَاهِيْمَ وَعَلَى اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى الْبُرَاهِيْمَ وَعَلَى اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى الْبُرَاهِيْمَ وَعَلَى اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى مُحَبَّبٍ وَعَلَى اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُمَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعْمَلِ الْمُعَلِّى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعَلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْمَلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى اللللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِيْكُولِ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى

(ابن ماجه، کتاب اقامة الصلاة والستّة فيها، باب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم ، ۴۸۹/۱ الحديث: ۴۰۹، مندا بي يعلى، مند عبدالله بن مسعود ، ۴۳۸/۴، الحديث: ۵۲۴۵، ملتقطاً)

اور حضور ئرِ نور مَنَّالِيَّا فِيمُ كوبشر كہنے ميں راہِ سلامت بيہ ہے كہ نہ توآپ كى بشريت كا

مُطْلَقاً انکارکیاجائے اور نہ ہی کسی امتیازی وصف کے بغیر آپ کی بشریت کا ذکر کیاجائے بلکہ جب حضورِ اقد س صَلَّی الله تَعَالَی عَلَیْهِ وَ الله وَ سَلَّم کی بشریت کا ذکر کیاجائے تو آپ مَلَی الله جب حضورِ اقد س صَلَّی الله تَعَالَی عَلَیْهِ وَ الله وَ سَلَّم کی بشریت کا ذکر کیاجائے تو آپ مَلَی الله الله مَلَی الله مَلَی الله مَلَی صورت بشری ہے اور باطنی حقیقت بشریت سے اعلی ہے۔ اعلی حضرت امام احمد رضاخان بشری ہے اور باطنی عَلَیْه وَ سَلَّم کی رسولُ الله صَلَّى الله تَعَالَی عَلَیْه وَ سَلَّم کی صورتِ ظاہری بشری ہے (اور) حقیقت باطنی بشریت سے ارفع واعلی ہے، یا یہ صورتِ ظاہری بشری ہے (اور) حقیقت باطنی بشریت سے ارفع واعلی ہے، یا یہ (کہے) کہ حضور اور ول کی مثل بشر نہیں ، وہ سے کہتا ہے اور جومُطَلَقاً حضور سے بشریت کی نفی کرے وہ کافر ہے، قال تعالی

﴿ قُلُ سُبُحَانَ رَبِّيُ هَلَ كُنْتُ اِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا ﴿ بَنَي اللَّهِ اللَّهُ اللّ

تم فرماؤ: میرارب پاک ہے میں توصرف الله کا بھیجا ہواایک آدمی ہوں۔ (فتاوی رضوبیہ، ۳۵۸/۱۴۷)

تیسری بات یہ کہ قرآنِ کریم میں جابجاکفار کاطریقہ بتایا گیا ہے کہ وہ انبیاءِ کرام عَکَیْهِمُ الصَّلَوۃُ وَالسَّلَام کواپنے جبیبابشر کہتے شے اور اسی سے وہ گمراہی میں مبتلا ہوئے لہٰذاجس مسلمان کے دل میں سیّد المرسَلین مَثَّا اللَّهِ اللهِ سے محبت کی ادنی رمق بھی باقی ہے اس پرلازم ہے کہ وہ کفار کاطریقہ اختیار کرنے سے بچے اور حضور پُر نور مَثَّا اللَّهُ مِثْمُ کو

### اینے جبیبالشرسمجھ کر گمراہوں کی صف میں داخل ہونے کی کوشش نہ کرے۔

#### سورةمريم

## وَسَلَّمْ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِلَّاوَ يَوْمَ يَمُونُ قُو يَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا (15)

ترجمہ: اور اس پر سلامتی ہے جس دن وہ پیدا ہوا اور جس دن وہ فوت ہو گا اور جس دن وہ زندہ اٹھایا جائے گا۔

﴿ وَ سَلَمٌ عَكَيْهِ : اوراس پرسلامتی ہے۔ ﴾ یعنی جس دن حضرت کی عکیفید الصّلوة والسّلام پیدا ہوئے اس دن ان کے لئے شیطان سے امان ہے کہ وہ عام پیوں کی طرح آپ عَکیفید الصّلوة والسّد مون مون کے الصّد المَّد الصّد ا

## نی کے ولادت کے دن خوشی کرنے اور وفات کے دن خوشی کیوں نہیں:

اس آیت میں اللہ تعالی نے حضرت کی عکیہ الصّاوةُ وَالسَّلَام کی ولادت کے دن ان پر سلام بھیجا، اس سے معلوم ہواکہ نبی عکیہ السَّلام کی ولادت کے دن ان پر سلام بھیجا، اس سے معلوم ہواکہ نبی عکیہ السَّلام کی ولادت کے دن ان پر سلام بھیجنا اللہ تعالیٰ کی سنت ہے، اسی وجہ سے اہلسنّت وجماعت بارہ ربیج الاوّل کے دن اللہ تعالیٰ کے حبیب اور تمام انبیاء کے سردار صَلَّاتُلْیَم کی ولادت کا دن مناتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے حبیب اور تمام انبیاء کے سردار صَلَّاتُلْیم کی ولادت کا دن مناتے ہیں اور اس دن آپ صَلَّاتُلْیم پر درود وسلام کی کثرت کرتے ہیں ، نظم و نثر کی صورت میں آپ کی شان اور آپ کے فضائل و مناقب بیان کرتے ہیں ۔ فی زمانہ پھھلوگ اسی آیتِ مبار کہ کوبیان کرکے یہ اعتراض کرتے ہیں کہ حضرت بھی عکی عکیہ الصَّلاء و والسَّلام کی وفات کے وبیان کرکے یہ اعتراض کرتے ہیں کہ حضرت بھی عکیہ الصَّلاء و والسَّلام کی وفات کے وبیان کرکے یہ اعتراض کرتے ہیں کہ حضرت بھی عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلام کی وفات کے

دن جھی ان پر سلام بھیجا گیا ہے اس لئے تم جس طرح رسول اللہ منگی ایڈ کے میلاد کا دن خوشی کا اظہار کر کے مناتے ہواسی طرح ان کی وفات کا دن بھی غم ظاہر کر کے منایا کرو۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ اللہ تعالی نے ہمیں قرآنِ مجید میں اپنی نعمت کا چرچا کرنے اور اپنافضل ورحمت ملنے پر خوشی منانے کا حکم دیا ہے اور چونکہ حضور ئر نور منگی اللہ تعالی کی کوئی نعمت نہیں اور حضور اقدس صلّی الله تعالی عکیہ و البه وسیری اللہ تعالی کی کوئی نعمت نہیں اور حضور اقدس صلّی الله تعالی عکیہ و البه وسیری اللہ تعالی کی کوئی نعمت نہیں اور حضور اقدس من بڑی رحمت ہیں اس لئے جس وسد آپ منگی اللہ تعالی کا سب سے بڑافضل اور سب سے بڑی رحمت ہیں اس لئے جس دن اللہ تعالی نے ہمیں اپنا حبیب منگی اللہ تعالی نے ہمیں اپنا حبیب منگی اللہ تعالی اس دن ہم آپ منگی اللہ تعالی نے ہمیں اپنا حبیب منگی اللہ تعالی اس دن ہم آپ منگی اللہ تعالی کے خرجے کرتے اور آپ منگی اللہ تعالی کی دنیا میں تشریف ، آپ منگی اللہ کے جرجے کرتے اور آپ منگی اللہ کی کو دنیا میں تشریف آوری کے دن خوشیاں مناتے ہیں۔

# وَإِنْ مِّنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴿-كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَّمًا مَّقْضِيًّا (71)

ترجمہ: اور تم میں سے ہرایک دوزخ پر سے گزرنے والاہے۔ یہ تمہارے رب کے ذمہ پر حتی فیصلہ کی ہوئی بات ہے۔

{ وَإِنْ مِّنْكُمُ إِلَّا وَارِدُهَا: اورتم میں سے ہرایک دوزخ پرسے گزرنے والاہے۔} اس آیت سے متعلق مفسرین کے مختلف اُقوال ہیں ، ان میں سے 3 قول درج ذیل ہیں:

(1)...اس آیت میں کافروں سے خطاب ہے (اور جہنم پر وار د ہونے سے مراد جہنم

میں داخل ہوناہے۔)

(2)...اس میں خطاب تمام لوگوں سے ہے اور جہنم پر وار دہونے سے مراد جہنم میں داخل ہونا ہے البتہ (جنت میں جانے والے) مسلمانوں پر جہنم کی آگ ایسے سردہو جائے گی جیسے حضرت ابراہیم عَکنیدِ الصَّلوةُ وَالسَّلَام پر دنیا میں آگ سردہوئی تھی اور ان کا بید داخلہ عذاب پانے کے طور پر نہ ہو گا اور نہ ہی بید وہاں خوفزدہ ہوں (بلکہ ان کا بید داخلہ صرف اللہ تعالیٰ کے اس وعدے کی تصدیق کے لئے ہوگا۔)

(تاويلات الل السنه، مريم، تحت الآية: ۲۷۵/۳،۲۲۵)

(3)...علامہ ابوحیان محمر بن بوسف اندلسی دَخْبَهُ الله تَعَالی عَلَیْهِ فرماتے ہیں اس آیت میں خطاب عام مخلوق سے ہے (لینی اس خطاب میں نیک وبدتمام لوگ داخل ہیں) اور جہنم پروار دہونے سے (نیک وبد) تمام لوگوں کا جہنم میں داخل ہونا مراد نہیں (بلکہ اس سے مراد جہنم کے اوپر سے گزرنا ہے، جبیا کہ) حضرت عبد الله بن مسعود، حضرت حسن اور حضرت قتادہ رَضِی الله تَعَالی عَنْهُمُ سے روایت ہے کہ جہنم پر واردہونے سے مراد بل صراط پر سے گزرنا ہے جوکہ جہنم کے اوپر بچھایا گیا ہے۔ واردہونے سے مراد بل صراط پر سے گزرنا ہے جوکہ جہنم کے اوپر بچھایا گیا ہے۔ واردہونے سے مراد بل صراط پر سے گزرنا ہے جوکہ جہنم کے اوپر بچھایا گیا ہے۔

{ كَانَ عَلَى دَبِّكَ حَتْمًا مَّقُضِيًّا: بيه تمهارے رب كے ذمه پرحتى فيصله كى ہوئى بات ہے۔} يعنی جہنم پر وار دہونا الله تعالى كاوه حتى فيصله ہے جواس نے اپنے تمام

بندوں پرلازم کیاہے۔ پل صراط حق ہے:

اس آیت کی تفسیر میں پل صراط سے گزرنے کا بھی ذکر ہوا، اس مناسبت سے يهال پل صراط ہے متعلق چنداہم باتیں ملاحظہ ہوں ، حینانچہ صدر الشریعہ مفتی امجد علی أَظْمِي رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتي بين "صراط حق ہے۔ يدايك بل ہے كه پشت جہنم پرنصب کیاجائے گا۔ بال سے زیادہ باریک اور تلوار سے زیادہ تیز ہو گا۔ جنت میں جانے کا یہی راستہ ہے۔سبسے پہلے نی صَلَّى الله تَعَالی عَلَیْه وَسَلَّمَ كُرْر فرمائيں گے، پھراور آنبیاو مُرسّلین، پھریہ اُمت پھراور اُمتیں گزریں گی اور حسب اِختلاف اعمال پل صراط پر لوگ مختلف طرح سے گزریں گے ، بعض توایسے تیزی کے ساتھ گزریں گے جیسے بجلی کا کوندا کہ ابھی چپکا اور ابھی غائب ہو گیا اور بعض تیز ہوا کی طرح، کوئی ایسے جیسے پرنداڑ تاہے اور بعض جیسے گھوڑا دوڑ تاہے اور بعض جیسے آدمی دوڑ تا ہے، یہاں تک کہ بعض شخص سرین پر گھٹتے ہوئے اور کوئی چیونٹی کی حیال جائے گا اور یل صراط کے دونوں جانب بڑے بڑے آنکڑے (اللّٰد (عَذَّوَ جَلَّ) ہی جانے کہ وہ کتنے بڑے ہونگے)لٹکتے ہوں گے،جس شخص کے بارے میں حکم ہو گااُسے پکڑلیں گے،مگر بعض توزخی ہوکرنجات پاجائیں گے اور بعض کوجہنم میں گرادیں گے اور یہ ہلاک ہوا۔ یہ تمام اہل محشر توپل پر سے گزر نے میں مشغول، مگروہ بے گناہ، گناہ گاروں کاشفیع پل

کے کنارے کھڑا ہوا بکمالِ گریہ وزاری اپنی اُمتِ عاصی کی نجات کی فکر میں اپنے رب
سے وُعاکر رہا ہے: '' رَبِّ سَلِّمْ سَلِّمْ '' اِلٰی !ان گناہ گاروں کو بچالے بچالے۔ اور ایک
اسی جگہ کیا! حضور (صَلَّی الله تَعَالَی عَلَیْهِ وَ الله وَسَلَّمَ ) اُس دن تمام مواطن میں
دورہ فرماتے رہیں گے ، کبھی میزان پر تشریف لے جائیں گے ، وہاں جس کے حسنات
میں کمی دیکھیں گے ، اس کی شفاعت فرماکر نجات دلوائیں گے اور فوراً ہی دیکھو تو حوضِ
کو ثر پر جلوہ فرما ہیں ، پیاسوں کو سیراب فرمار ہے ہیں اور وہاں سے پل پر رونق افروز
ہوئے اور گرتوں کو بچایا۔ غرض ہر جگہ اُنھیں کی دوہائی ، ہر شخص آفیں کو پکار تا، آخیں
سے فریاد کرتا ہے اور اُن کے سواکس کو پکارے۔۔۔؟!کہ ہر ایک تواین فکر میں ہے ،
دوسروں کو کیا لیو چھے ، صرف ایک یہی ہیں ، جنہیں اپنی کچھ فکر نہیں اور تمام عالَم کا بار

اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان رَحْبَهُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ اس وقت کی منظر کَشی کرتے ہوئے کیاخوب فرماتے ہیں:

پیشِ حق مردہ شفاعت کا سناتے جائیں گے آپ روتے جائیں گے ہم کو ہنساتے جائیں گے کھے خبر بھی ہے فقیرہ آج وہ دن ہے کہ وہ نعمتِ خُلد اپنے صَدقے میں لٹاتے جائیں گے

خاک اُفتادو! بس اُن کے آنے ہی کی دیر ہے
خود وہ گر کر سجدہ میں تم کو اٹھاتے جائیں گے
آنکھ کھولو غمزدہ دیکھو وہ گریاں آئے ہیں
کوحِ دل سے نقشِ غم کو اب مٹاتے جائیں گے
بیک کوبال بیل سے گزریں گے تری آواز پر
کریٹ سیلم کی صَدا پر وَجد لاتے جائیں گے
بیل صراط کا خوفناک منظر:

یادرہے کہ بل صراط سے گزرنے کا مرحلہ انہائی مشکل اور اس کا منظر بہت خوفناک ہے،امام محمد عزالی دَخہۃ الله تَعَالی عَلَیْهِ فرماتے ہیں: (جب قیامت کے دن) لوگوں کو بل صراط کی طرف لے جایاجائے گاجو کہ جہنم کے او پر بنایا ہواہے اور وہ تلوارسے زیادہ تیز، بال سے زیادہ باریک ہے۔ توجو شخص اس دنیا میں صراط ستقیم پر قائم رہا وہ آخرت میں بل صراط پر ہلکا ہوگا اور نجات پاجائے گا اور جو دنیا میں استقامت کی راہ سے ہٹ گیا، گنا ہوں کی وجہ سے اس کی پیٹے بھاری ہوئی اور وہ نافرمانی کر تارہا تو جہلے قدم پر ہی وہ بل صراط سے بھسل کر (جہنم میں) گرجائے گا۔ تواے بندے! ذراسوچ کہ اس وقت تیڑا دل کس قدر گھبرائے گا جب تو بل صراط اور اس کی بازی کی دیکھے گا، پھراس کے نیچے آگ

کی چیخ اور اس کاغصے میں آنا سنے گا اور کمزور حالت کے باوجود بچھے بیل صراط پر حپانا ہوگا، جاہے تیرا دل بے قرار ہو، قدم پھسل رہے ہوں اور پیٹھ پراتناوزنی بوجھ ہوجو زمین پر چلنے سے ر کاوٹ ہے۔ نیزیل صراط کی بار یکی پر چلنا توایک طرف رہا، اس وقت تیری کیاحالت ہوگی، جب تواپناایک پاؤں اِس پل پررکھے گااور اس کی تیزی کو محسوس کرے گا،لیکن (نہ حاہتے ہوئے بھی) دوسرا قدم اٹھانے پر مجبور ہو گا اور تیرے سامنے لوگ بھسل بھسل کر گررہے ہوں گے اور جہنم کے فرشتے انہیں کانٹوں اور مڑے ہوئے سرے والے لوہے سے پکڑرہے ہوں گے اور توان کی طرف دیکھ رہا ہو گاکہ وہ کس طرح سرینیچے اور پاؤل او پر کئے ہوئے جہنم میں جارہے ہول گے توبیہ کس قدر خوفناک منظر ہو گااور بچھے سخت مقام پر چڑھائی کرنی اور تنگ راستے سے گزر نا ہوگا۔ تواپنی حالت کے بارے میں سوچ کہ جب تواس پر چلے گااور چڑھے گااور بوجھ کی وجہ سے تیری پیٹھ بھاری ہور ہی گی اور اپنے دائیں بائیں لوگوں کوجہنم میں گرتے ہوئے دیکھ رہا ہوگا۔رسول کریم صَلَّى الله تَعَالى عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ،اے ميرے رب! بحیالے ،اے میرے رب! بحیالے ، بکار رہے ہوں گے ، تباہی اور خرانی کی ایکار جہنم کی گہرائی سے تیری طرف آرہی ہوگی، کیونکہ بے شار لوگ پل صراط سے پیسل چکے ہوں گے ،اس وقت اگر تیراقدم بھی پھسل گیا توکیا ہو گا...؟اس وقت ندامت بھی تجھے کوئی فائدہ نہ دے گی اور تو بھی ہائے خرابی ، ہائے ہلاکت پکار رہااور بوں کہہر ہاہو گا

کہ میں اسی دن سے ڈرتا تھا، کاش! میں نے اپنی (اس) زندگی کے لیے پچھ آگے بھیجا ہوتا۔ کاش! میں رسولُ اللہ صَلَّی الله تَعَالَی عَلَیْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ کے بتائے ہوئے راستے پر چلا ہوتا۔ ہائے افسوس! میں نے فلال کو اپنا دوست نہ بنایا ہوتا۔ کاش! میں ممٹی ہوگیا ہوتا۔ کاش! میں بھولا بسرا ہوجاتا۔ کاش! میری ماں نے ہی مجھے پیدا نہ کیا ہوتا۔ اس وقت آگ کے شعلے بچھے اچک لیں گے اور ایک منادی اعلان کردے گا" ہوتا۔ اس وقت آگ کے شعلے بچھے اچک لیں گے اور ایک منادی اعلان کردے گا" اِخْسَ کُوافِئِتُھَا وَلَا ثُکُلِّونِ "وھ کارے ہوئے جہنم میں پڑے رہواور مجھے سے بات نہ کرو۔ (مومنون: ۱۰۸) اب جینے چلانے، رونے، فریاد کرنے اور مدد مانگنے کے سوا تیرے یاس کوئی راستہ نہ ہوگا۔

اے بندے! تو اس وقت تو اپنی عقل کو کس طرح دیکھتا ہے حالانکہ یہ تمام خطرات تیرے سامنے ہیں ؟ اگر تیراان باتوں پر عقیدہ نہیں تو اس سے معلوم ہو تا ہے کہ تو دیر تک (لیعنی ہمیشہ کیلئے) کفار کے ساتھ جہنم میں رہناچا ہتا ہے اور اگر توان باتوں پر ایمان رکھتا ہے لیکن غفلت کا شکار ہے اور اس کے لیے تیاری میں سستی کا مظاہرہ کررہا ہے تو اس میں تیرانقصان اور سرکشی کتنی بڑی ہے۔ ایسے ایمان کا تجھے کیا فائدہ جو اللہ تعالی عبادت کرنے اور اس کی نافرمانی چھوڑنے کے ذریعے بچھے اس کی رضا جو کی خاطر کوشش کی ترغیب نہیں دیتا، اگر بالفرض تیرے سامنے پل صراط سے گزرنے کے خوف سے بیدا ہونے والی دل کی دہشت کے سوا کچھ نہ ہو، اگر چہ توسلامتی گزرنے کے خوف سے بیدا ہونے والی دل کی دہشت کے سوا کچھ نہ ہو، اگر چہ توسلامتی

کے ساتھ ہی گزر جائے توبیہ ہولناک خوف اور رعب کیا کم ہے۔ ( احیاء علوم الدین ، کتاب ذکرالموت و مابعدہ ،الشطرالثانی ،صفۃ الصراط ،۲۸۵/۵)

امام محم غزالی رَحْمَةُ الله تَعَالى عَلَيْهِ مزيد فرمات بين: قيامت كي مولناك حالات میں وہی شخص زیادہ محفوظ ہو گا جو دنیا میں اس کی فکر زیادہ کرے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ ایک بندے پر دو خوف جمع نہیں کرتا، توجو آدمی دنیا میں ان خوفوں سے ڈراوہ آخرت کے دن ان سے محفوظ رہے گا،اور خوف سے ہماری مراد عور توں کی طرح کا خوف نہیں ہے کہ سنتے وقت دل نرم ہوجائے اور آنسو جاری ہو پھر جلد ہی اسے بھول جاؤاوراینے کھیل کود میں مشغول ہوجاؤ ،کیونکہ اس بات کاخوف سے کوئی تعلق نہیں بلکہ جو آدمی کسی چیز سے ڈرتا ہے وہ اس سے بھاگتا ہے اور جو شخص کسی چیز کی امید رکھتا ہے وہ اسے طلب کر تاہے ، تو بچھے وہی خوف نجات دے گاجو اللہ تعالی کی نافرمانی سے روکے اور اس کی اطاعت پر آمادہ کرے۔ نیزعور توں کی طرح دل نرم ہونے سے بھی بڑھ کریے وقوفوں کاخوف ہے کہ جب وہ ہولناک مَناظر کے بارے میں سنتے ہیں تو فوراً ان کی زبان پر اِستعاذہ (لینی اَعُوٰذُ بالله )جاری ہو تاہے اور وہ کہتے ہیں میں اللہ تعالیٰ کی مدد حابہتا ہوں ، اللہ تعالیٰ کی پناہ حابہتا ہوں ۔ یااللہ! بحالینا، بحالینا۔ اس کے باوجودوہ گناہوں پرڈٹے رہتے ہیں جوان کی ہلاکت کا باعث ہیں۔شیطان ان کے پناہ مانگنے پر ہنستا ہے جس طرح وہ اس آدمی پر ہنستا ہے جسے صحرامیں کوئی در ندہ پھاڑ ناحیا ہتا

ہواور اس کے پیچھے ایک قلعہ ہو،جب وہ دور سے درندے کی داڑھوں اور اس کے حملہ کرنے کو دیکھے توزبان سے کہنے لگے کہ میں اس مضبوط قلعے میں پناہ لیتا ہوں اور اس کی مضبوط دیواروں اور سخت عمارت کی مدد حابتا ہوں اور وہ بیہ کلمات اپنی جگہ بیٹھ ہوئے صرف زبان سے کہتار ہے توبہ بات کس طرح اسے درندے سے بجائے گی...؟ توآخرت کابھی یہی حال ہے کہ اس کاقلعہ صرف سیجے دل سے ' ' لا إلىهَ إلَّا الله ''کہناہے اور سچائی کامعنی پیہ ہے کہ اس کامقصو د صرف اللہ تعالی ہواور اس کے علاوہ کوئی مقصود ومعبود نہ ہو،اور جوشخص اپنی خواہش کومعبود بنالیتا ہے تووہ توحید میں سچائی سے دور ہو تاہے اور اس کامعاملہ خود خطرناک ہے۔اگرتم ان باتوں سے عاجز ہو تواللہ تعالی کے حبیب صَالِقَیْمَ سے محبت کرنے والے بن جاؤ، آپ صَالَعْیْمُ کی سنت کی تعظیم کے حریص ہوجاؤ۔ امت کے نیک لوگوں کے دلوں کی رعایت کا شوق رکھنے والے ہوجاؤاور ان کی دعاؤں سے برکت حاصل کرو توممکن ہے کہ تمہیں نبی اکرم صَلَّا لَيْنَا مِمَّا اور ان نیک لوگوں کی شفاعت سے حصہ ملے اور اس وجہ سے تم نجات پاجاؤاگر چہ تمہاری بويجي كم بهو\_ (احياء علوم الدين، كتاب ذكرالموت ومابعده،الشطرالثاني،صفة الصراط، ٢٨٦/٥-٢٨٧)

#### سورةظه

# يَوْمَبِنٍ لَّا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ الَّا مَنْ اَذِنَ لَهُ الرَّحْمِٰنُ وَ رَضِى لَهُ قَوْلًا (109)

ترجمہ:اس دن کسی کی شفاعت کام نہ دے گی سوائے اس کے جسے رحمان نے اجازت دیدی ہواور اس کی بات پسند فرمائی ہو۔

{یَوْمَبِذِ لَّا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ: اس دن سی کی شفاعت کام نه دے گی۔ ارشاد فرمایا که جس دن بیم ہولناک اُمور واقع ہول گے اس دن شفاعت کرنے والوں میں سے کسی کی شفاعت کام نه دے گی البتہ اس کی شفاعت کام دے گی جسے اللہ تعالیٰ نے شفاعت کام نه دے گی البتہ اس کی شفاعت کام دے گی جسے اللہ تعالیٰ نے شفاعت کرنے کی اجازت دیدی ہواور اس کی بات پسند فرمائی ہو۔ (روح البیان، طه، تحت الآیۃ: ۲۹/۵،۱۰۹)

# الملِ الميان كي شفاعت كي دليل:

علامہ علی بن محمد خازن رَحْبَدُ الله تَعَالی عَلَیْدِ فرماتے ہیں: یہ آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے قیامت کے دن مومن کے علاوہ کسی اور کی شفاعت نہ ہوگی اور کہا گیا ہے کہ شفاعت کرنے والے کا درجہ بہت عظیم ہے اور بیداسے ہی حاصل ہو گا جسے اللہ تعالی اجازت عطافرمائے گا اور وہ اللہ تعالی کی بارگاہ میں پسندیدہ ہوگا۔ (خازن، طہ،

تحت الآية: ١٠٩، ٣/٢٢٢)

#### شفاعت كاثبوت أحاديث كي روشني مين:

یاد رہے کہ اللہ تعالی قیامت کے دن اپنے مقبول بندوں کو گناہ گار مسلمانوں کی شفاعت کرنے کی اجازت عطافرمائے گا اور یہ مقرب بندے اللہ تعالی کی دی ہوئی اجازت سے گناہ گاروں کی شفاعت کریں گے، اس مناسبت سے یہاں شفاعت سے متعلق 6 اَحادیث ملاحظہ ہوں

(1)... حضرت ابوہریرہ دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، رسول کریم مَنَّالَّائِمِّ نِی ارشاد فرمایا ''میں قیامت کے دن حضرت آدم عَلَیْهِ الصَّلهِ اُوالسَّلاً مرکی اولاد کا سردار ہوں گا، سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میری شفاعت قبول کی جائے گی۔

(سلم، كتاب الفضائل، باب تفضيل نبيّن صلى الله عليه وسلم على جيج الخلائق، ص١٢٢٩، الحديث: ٣(٢٢٨))
(2)... حضرت عبد الله بن عباس رَضِى الله تَعَالى عَنْهُ مَا سے روایت ہے، چند صحابهٔ كرام رَضِى الله تَعَالى عَنْهُ مَ بَى اكرم مَثَّا لِلْمَاتِيَّةِم كے انظار ميں بيشے ہوئے تھے، اتنے ميں آرام رَضِى الله تَعَالى عَنْهُ مَ بَى اكرم مَثَّا لِلْمَاتِیْم کے انظار میں بیشے ہوئے تھے، اتنے میں آپ مَثَّالِیْم تَشریف لے آئے، جب قریب بینچ توصحابه کرام رَضِی الله تَعَالى عَنْهم کو کچھ گفتگو کرتے ہوئے سنا۔ ان میں سے بعض نے کہا: تعجب کی بات ہے کہ الله تعالى فَنْهم کے این مخلوق میں سے حضرت ابراہیم عَلَیْدِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کواپنا خلیل بنایا، دوسرے نے این مخلوق میں سے حضرت ابراہیم عَلَیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کواپنا خلیل بنایا، دوسرے

نے کہا: بیہ حضرت موسیٰ عَلَیْه الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ سے اللّٰہ تعالیٰ کے ہم کلام ہونے سے زیادہ تعجب خیز تونہیں۔ایک نے کہا حضرت عیسلی عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَا مِراللَّه تعالی کا کلمہ اورروح ہیں کسی نے کہا: حضرت آدم عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كُواللَّه تعالى نے چن ليا، حضور ئرِ نور مَلَا لِيُّنَّمُ ان کے باس تشریف لائے،سلام کیااور فرمایا''میں نے تمہاری گفتگو اورتمهاراتعجب كرناسناكه حضرت ابرابيم عَلَيْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ خَلَيلُ اللَّهُ بِينِ ، بينك وه ایسے ہی ہیں، حضرت موسیٰ عَلَیْهِ الصَّلْوةُ وَالسَّلَامِ نَحِیُّ اللّٰہ ہیں، بے شک وہ اسی طرح بيب، حضرت عيسلي عَلَيْه الصَّلْوةُ وَالسَّلَامِ روحُ اللّٰه اور كلمةُ الله بيب، واقعى وه اسى طرح ہیں۔حضرت آدم عَکیْه الصَّلوةُ وَالسَّلام کو الله تعالیٰ نے چن لیاوہ بھی یقینا ایسے ہی ہیں۔ سن لو! میں اللہ تعالیٰ کا حبیب ہوں اور کوئی فخرنہیں ۔ میں قیامت کے دن حمہ کا جھنڈا اٹھانے والا ہوں اور کوئی فخرنہیں۔ قیامت کے دن سب سے پہلے شفاعت کرنے والا بھی میں ہی ہوں اور سب سے پہلے میری ہی شفاعت قبول کی جائے گی اور کوئی فخرنہیں ۔ سب سے پہلے جنت کا گنڈا کھٹکھٹانے والا بھی میں ہی ہوں ، اللہ تعالی میرے لئے اسے کھولے گا اور مجھے داخل کرے گا، میرے ساتھ فقیر مومن ہوں گے اور کوئی فخرنہیں ۔ میں اَوّلین و آخرین میں سب سے زیادہ مکرم ہوں لیکن کوئی فخر نهیں۔ مہیں۔

(ترمذي، كتاب المناقب، باب ماجاء في فضل النبي صلى الله عليه وسلم، ٣٥٣/٥، الحديث: ٣٦٣٦)

(3)... حضرت ابوہریرہ رَضِیَ الله تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے، رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَیْهِم نے ارشاد فرمایا" ہرنبی کی ایک دعا قبول ہوتی ہے، پس ہرنبی نے وہ دعا جلد مانگ کی اور میں نے اس دعا کو قیامت کے دن اپنی امت کی شفاعت کے لیے بچاکرر کھا ہوا ہے اور یہ اِنْ شَاءَ اللّٰه عَزَّو جَلَّ میری امت میں سے ہر شخص کو حاصل ہوگی جو اس حال میں مراکہ اس نے اللّٰه عَزَّو جَلَّ کے ساتھ شرک نہ کیا ہو۔

(مسلم، كتاب الإيمان، باب اختباء النبي صلى الله عليه وسلم دعوة الشفاعة لاتعنه، ص١٢٩، الحديث: ٣٣٨ (١٩٩))

(4)... حضرت انس بن مالک رَخِی الله تَعَالی عَنْهُ سے روایت ہے، رسول انور مَلَّی الله تَعَالی عَنْهُ سے روایت ہے، رسول انور مَلَّی الله مِلْی الله مِلْی الله میری امت کے ان لوگوں کے لئے ہوگی جن سے کبیرہ گناہ سرزد ہوئے ہول گے۔

(سنن ابوداؤد، كتاب السِّية ، باب في الشفاعة ، ١٩/١١٣ ، الحديث: ٣٤٣٩)

(5)... حضرت عثمان بن عفان دَخِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے، رسول اکر م صَلَّىٰ اللَّهُ عِلَمُ نِهُ الشَّادِ فرمایا ''قیامت کے دن تین لوگ شفاعت کریں گے۔(1) انبیاءِ کرام عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ۔(2) پھرعلماء۔(3) پھر شہداء۔

(ابن ماجه، كتاب الزبد، باب ذكر الشفاعة، ۵۲۲/۴۸، الحديث: ۳۳۱۳)

(6)... حضرت انس بن مالک رَضِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ سے روایت ہے، سر کارِ دوعالَم مَلَّا لَیْرِاً مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ ال میں) ایک دوزخی ایک جنتی کے پاس سے گزرے گا اور اس سے کہے گا: کیا آپ کو یاد
نہیں کہ آپ نے ایک دن مجھ سے پانی مانگا تو میں نے آپ کو پلادیا تھا؟ اتنی سی بات پروہ
جنتی اس دوزخی کی شفاعت کرے گا۔ ایک جہنمی کسی دوسرے جنتی کے پاس سے
گزرے گا تو کہے گا: کیا آپ کو یاد نہیں کہ ایک دن میں نے آپ کو وضو کیلئے پانی دیا تھا؟
اتنے ہی پروہ اس کا شفیع ہوجائے گا۔ ایک کہے گا: آپ کو یاد نہیں کہ فلاں دن آپ نے
مجھے فلال کام کو بھیجا تو میں چلا گیا تھا؟ اسی قدر پر میداس کی شفاعت کرے گا۔
(ابن ماجہ، کتاب الادب، باب فضل صدقة الماء، ۱۹۲/۱۰، الحدیث: ۲۸۵۳)

فَأَكَلَامِنْهَا فَبَدَتُ لَهُمَا سَوْا تُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفْنِ عَلَيْهِمَامِنُ وَكَالِمِهَامِنُ وَرَقِا أَكُومُ اللهِ عَلَيْهِمَامِنُ وَرَقِا أَكُمْ رَبَّهُ فَعَوْى (121)

ترجمہ: توان دونوں نے اس درخت میں سے کھالیا توان پران کی شرم کے مقام ظاہر ہو گئے اور وہ جنت کے پتے اپنے اوپر چپکانے لگے اور آدم سے اپنے رب کے حکم میں لغزش واقع ہوئی توجومتصد چاہاتھاوہ نہ پایا۔

﴿ فَاكُلَا مِنْهَا: توان دونول نے اس درخت میں سے کھالیا۔ } ابلیس کے وسوسہ دلانے کے بعد حضرت آدم عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ اور حضرت حوارَضِیَ اللّٰه تَعَالَی عَنْهَانے اس درخت میں سے کھالیا توان کے جنتی لباس انر گئے اور ان پران کی شرم کے مقام ظاہر ہوگئے اور وہ اپناستر چھیانے اور جسم ڈھانکنے کے لئے جنت کے پتے

اپنے اوپر چپکانے لگے اور درخت سے کھاکر حضرت آدم عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ سے اللّٰہِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ سے اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰم

(خازن،طه، تحت الآية: ۲۲۱/۳،۱۲۱)

### انبياء كرام عكيه مالصَّلوة والسَّلام كي عصمت متعلق المسنّت وجماعت كاعقيده:

یادرہے کہ حضرت آدم عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلام سے لغرش کا واقع ہونا ارادے اور نیت سے نہ تھا بلکہ آپ عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلام کا ارادہ اور نیت حکم کو لوراکرنے اور اس چیز سے بچنے کا تھا جو جنت سے نکال دیئے جانے کا سبب بنے، لہذا کسی شخص کے لئے تاویل کے بغیر حضرت آدم عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلام کی طرف نافرمانی کی نسبت کرنا جائز نہیں ۔ اللّٰہ تعالی حضرت آدم عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلام سے راضی ہے اور آپ عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلام سے راضی ہے اور آپ عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلام سے راضی ہے اور آپ عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلام نبوت سے جہلے اور نبوت کے بعد بھی اللّٰہ تعالیٰ کے سی حکم کی مخالفت کرنے سے معصوم ہیں۔ (صاوی، طہ، تحت الآیۃ: ۱۲۸۳/۳،۱۱)

## عقيدهِ عِصمتِ انبياءِ كرام عَلَيْهِمُ الصَّاوةُ وَالسَّلَام اور اعلى حضرت:

یہاں انبیاءِکرام عَکیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کی عِصمت سے متعلق اہلسنّت و جماعت کے عقیدے کے بارے میں اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان رَحْبَدُ الله تَعَالیٰ عَکیْدِ کے ایک کلام کاخلاصہ ملاحظہ ہو" اہلِ حق یعنی اہلِ اسلام اور اہلسنّت و جماعت شاہر او

عقیدت پرچل کر منزل مقصود کو پہنچے جبکہ سرکشی کرنے والے اور اہلِ باطل تفصیلات میں ڈوب کراوران میں ناحق غور کرکے گمراہی کے گڑھے اور بددینی کی گمراہیوں میں جا پڑے،انہوں نے کہیں دیکھا''و عَصْ ادَمُر رَبَّهٔ فَغَوٰی ''کہاس میں عصیاں اور بظاہر الله تعالی کے حکم کی تعمیل سے روگر دانی کی نسبت حضرت آدم عَکَیْدِ السَّلَام کی جانب كَ كُنُ ہے۔ كہيں سنا'' لِيَغْفِيَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَ مَا تَأَخَّرَ''جسس ذنب یعنی گناه اور اس کی شخشش کی نسبت کا حضور اقد س صَلَّاتَیْزُمٌ کی جناب والا کی جانب گمان ہوتا ہے۔ بھی حضرت موسیٰ عَلَيْهِ السَّلام اور قوم فرعون کے قبطی کا قصہ یاد آیا کہ آپ نے قبطی کوظلم پر آمادہ پاکرایک گھونسامارااور وہ قبطی (مرکر) قبر کی گہرائی میں پہنچا۔ تمجھی حضرت داؤد عَکیْدِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامِ اور اُن کے ایک اُمتی اور یّاہ کا فسانہ س پایا حالا نکہ بیر حضرت داؤد عکید الصَّلوة والسَّلام پریہودیوں کا الزام تھاجے انہوں نے خوب اچھالااور عوام الناس کی زبان پرعام ہو گیاحتی کہ اس کی شہرت کی بنا پر احوال کی تحقیق اور تفتیش کے بغیر بعض مفسرین نے اس واقعہ کومن وعن بیان فرمادیا، جب کہ امام رازی فرماتے ہیں کہ بیہ واقعہ میری شخفیق میں سراسر باطل ولغوہے۔غرض بے عقل ، بے دینوں اور بے دین بدعقلوں نے بیرافسانہ سن پایا توچون و چراکرنے لگے ، پھر خدا ور سول کی ناراضی کے سوااور بھی کچھ پھل پایا؟اور اُلٹا'' خُضْتُمْ کَالَّذِی خَاضُوْا"(اور تم بِهودگی میں پڑے جیسے وہ پڑے تھے)نے ''وَلٰکِنْ حَقَّتُ کَلِبَةُ الْعَذَابِ عَلَى

الْكُفِي يْنَ "(مَّرعذاب كاقول كافروں پر ٹھيک اُترا) كادن دكھايا۔ مناب مِن معرف مندوں الله الله عليه مندوں مندوں مندوں مندوں اللہ اللہ عليہ مندوں مندوں اللہ اللہ عليہ مندوں الل

# انبيائ كرام عكيهم الصّلوة والسّلام معصوم بين

مسلمان ہمیشہ بیہ بات ذہن نثین رکھیں کہ حضرات انبیائے کرام عکیفیم الصَّلوة والسَّلام کبیرہ گناہوں سے مُطلَقاً اور گناہ صغیرہ کے عمداً ارتکاب، اور ہرایسے امرسے جو مخلوق کے لیے باعث نفرت ہواور مخلوقِ خداان کے باعث اُن سے دور بھاگے، نیز ایسے افعال سے جو وجاہت و مروت اور معززین کی شان و مرتبہ کے خلاف ہیں قبل نبوت اور بعدِ نبوت بالا جماع معصوم ہیں۔

(فتاوي رضويه، رساله: اعتقاد الاحباب، عقيده خامسه، ۲۹۰/۳۹–۳۵۹)

#### سورة النُّور

وَعَلَى اللهُ الَّذِيْنَ امَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَيَسْتَخُلِفَ الَّذِيْنَ مِنْ لَيَسْتَخُلِفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ -وَ لَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الَّذِي ارْتَطٰي لَهُمْ وَ قَبْلِهِمْ -وَ لَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الَّذِي ارْتَطٰي لَهُمْ وَ لَيُبَكِّنَ لَهُمْ مِنْ أَمُنَا أَ-يَعُبُلُونَنِي لَا لَيُبَكِّلَةً هُمْ مِنْ أَنْ يَعُبُلُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْ - الله وَ مَنْ كَفَرَ بَعْلَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ فِي شَيْ - الله وَ مَنْ كَفَرَ بَعْلَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ (55)

ترجمہ: اللہ نے تم میں سے ایمان والوں اور اچھے اعمال کرنے والوں سے وعدہ فرمایا ہے کہ ضرور ضرور انہیں زمین میں خلافت دے گاجیسی ان سے پہلوں کوخلافت دی ہے اور ضرور ضرور اِن کے لیے اِن کے اُس دین کو جما دے گاجوان کے لیے پہند فرمایا ہے اور ضرور ان کے خوف کے بعد ان کی حالت ) کو امن سے بدل دے گا۔ وہ میری عبادت کریں گے، میرے ساتھ کسی کو شریک نہ کھہرائیں گے اور جواس کے بعد ناشکری کرے تووہی لوگ نافرمان ہیں۔

{وَعَدَ الله نَعَالًى عَنْهُمْ ہِروقت خطرہ میں ایست میں اللہ تعالی نے انسانوں کے دوسرے گروہ لینی مخلص مؤمنوں کا ذکر فرمایا ہے۔ آبت کا شانِ نزول یہ ہے کہ سرکارِ دوعالَم مَثَلُّ اللّٰهِ عَنْهُمْ نے وحی نازل ہونے سے لے کردس سال تک مکہ مکرمہ میں صحابہ کرام دوعالَم مَثَلُّ اللّٰهِ تَعَالَى عَنْهُمْ کے ساتھ قیام فرمایا اور شب وروز کفار کی طرف سے پہنچنے والی ایداوں پر صبر کیا، پھر اللہ تعالی کے حکم سے مدینہ طیبہ کو ہجرت فرمائی اور انصار کے مکانات کو اپنی سکونت سے سرفراز کیا، مگر قریش اس پر بھی بازنہ آئے، آئے دن ان کی طرف سے جنگ کے اعلان ہوتے اور طرح طرح کی دھمکیاں دی جاتیں ۔ صحابہ کرام طرف سے جنگ کے اعلان ہوتے اور طرح طرح کی دھمکیاں دی جاتیں ۔ صحابہ کرام معنی الله تعالی عَنْهُمْ ہروقت خطرہ میں رہتے اور ہتھیار ساتھ رکھتے۔ ایک روز ایک صحابی دَخِی الله تعالیٰ عَنْهُمْ ہروقت خطرہ میں رہتے اور ہتھیار ساتھ رکھتے۔ ایک روز ایک صحابی دَخِی الله تعالیٰ عَنْهُمْ ہروقت خطرہ میں اسی ہی زمانہ آئے گا کہ ہمیں امن میسر ہواور

ہتھیاروں کے بوجھ سے ہم سبکدوش ہوں ، اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی نے تم میں سے ایمان والوں اور اچھے اعمال کرنے والوں سے یہ وعدہ فرمایا ہے کہ وہ ضرور انہیں زمین میں خلافت دے گاجیسی ان سے پہلوں لیعنی حضرت داؤد اور حضرت سلیمان وغیرہ انبیاء کرام عَلَیْهِمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَام کوخلافت دی ہے اور جیسا کہ مصروشام کے جابر کافروں کوہلاک کرکے بنی اسرائیل کوخلافت دی اور ان ممالک کہ مصروشام کے جابر کافروں کوہلاک کرکے بنی اسرائیل کوخلافت دی اور ان ممالک پر اُن کو مُسلَّظ کیا اور اللہ تعالی ضرور ان کے لیے دینِ اسلام کو تمام اَدیان پر غالب فرمادے گاور ضرور ان کے خوف کے بعد ان کی حالت کو امن سے بدل دے گا۔ خیانچہ یہ وعدہ پورا ہوا اور سرز مین عرب سے کفار مٹادیئے گئے، مسلمانوں کا تَسلُّط ہوا، مشرق و مغرب کے ممالک اللہ تعالی نے اُن کے لئے فتح فرمائے، قیصر و کسری کے مشرق و مغرب کے ممالک اللہ تعالی نے اُن کے لئے فتح فرمائے، قیصر و کسری کے ممالک اور خزائن اُن کے قبضہ میں آئے اور پوری دنیا پر اُن کاڑعب چھا گیا۔

(خازن،النور، تحت الآية:۳۱۰/۳،۵۵، مدارك،النور، تحت الآية:۵۵، ص۸۸۸، ملتقطاً)

## خلافت ِراشده کی دلیل:

علامہ علی بن محمہ خازن رَحْمَةُ الله تَعَالی عَلَیْهِ فرماتے ہیں: اس آیت میں حضرت ابو بکر صدایق رَخِی الله تَعَالی عَنْهُ اور آپ کے بعد ہونے والے خلفائ راشدین رَخِی الله تَعَالی عَنْهُم کی خلافت کی دلیل ہے کیونکہ ان کے زمانے میں عظیم فوحات ہوئیں اور کسریٰ وغیرہ بادشاہوں کے خزانے مسلمانوں کے قبضہ میں آئے فوحات ہوئیں اور کسریٰ وغیرہ بادشاہوں کے خزانے مسلمانوں کے قبضہ میں آئے

> سورة اَلشَّعَرَاء نَزَلَ بِهِ الرُّوْحُ الْآمِيْنُ (193) ترجمہ: اسے روٹ الامین لے کرنازل ہوئے۔

{نُوَلَ بِدِ: اسے لے کر نازل ہوئے۔} قرآن پاک کو روح الا مین تعنی حضرت جبریل عَکیْدِ السَّلَام لے کرنازل ہوئے۔

حضرت جبريل عَلَيْهِ السَّلام كوروح اور امين كهني كي وجوہات:

حضرت جبریل عَدَیْهِ السَّلَام کوروح کہنے کی ایک وجہ مفسرین نے بیہ بیان کی ہے كه آپءَكَيْدِ السَّلَامِ روح سے پيدا كئے گئے ہيں اس لئے آپءَكَيْدِ السَّلَامِ كوروح كہا گیا۔ دوسری وجہ یہ بیان کی ہے کہ جس طرح روح بدن کی زندگی کاسب ہوتی ہے اسی طرح حضرت جبریل عَکَیْهِ السَّلَام مکلف لوگوں کے دلوں کی زندگی کاسبب ہیں کیونکہ علم اور معرفت کے نور سے دل زندہ ہوتے ہیں جبکہ بے علمی اور جہالت سے مردہ ہو تے ہیں اور حضرت جبریل عَدَیْہِ السَّلَام کے ذریعے وحی نازل ہوتی ہے جس سے اللّٰہ تعالی کی ذات اور صفات کی معرفت حاصل ہوتی ہے اور اس معرفت کے ذریعے بے علمی اور جہالت کی وجہ سے مردہ ہوجانے والے دل زندہ ہوجاتے ہیں ،اس لئے آپ عَلَيْهِ السَّلَام كوروح فرماياً كيااورآب عَلَيْهِ السَّلَام كوامين اس كئے كہتے ہيں كم الله تعالى نے انبیاء عَلَیْهمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام تک اینی وحی پہنچانے کی امانت ان کے سپر د فرمائی ہے۔( خازن، الشعراء، تحت الآیۃ: ۱۹۳، ۳۹۵/۳، تفسیر کبیر، الشعراء، تحت الآیۃ: ۱۹۳، ۸ / ۵۳۰، روح البيان،الشعراء، تحت الآية: ٣٠٠١/٦،١٩٣٠، ملتقطاً)

## قرآنِ مجیدے بارے میں ایک عقیدہ:

یادرہے کہ قرآن پاک اللہ تعالٰی کا کلام ہے اور اس کی صفت ہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔ اللہ تعالٰی نے اس کلام کو عربی الفاظ کے لبادے میں حضرت جبریل عَدَیْهِ السَّلَام پر نازل فرمایا اور انہیں ان الفاظ پر امین بنایا تاکہ وہ اس کے حقائق

میں نَصَرُّف نہ کریں ،اس کے بعد حضرت جبریل عَکیْدِ السَّلَام نے ان الفاظ کو حضور بُرِ نور عَلَامِیں کے قلبِ اَطهر پر نازل کیا۔ (روح البیان ، الشعراء ، تحت الآیۃ: ۱۹۳ ، ۲/ ۳۰۷)

#### سورة اَلنَّهُل

قَالَ الَّذِي عِنْكَ هُ عِلْمُ مِّنَ الْكِتْبِ اَنَا اتِيْكَ بِهُ قَبُلَ اَنْ يَرُتَلَّ وَالْمُنَا مِنْ فَضُلِ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مُسْتَقِرًّا عِنْكَ هُ قَالَ هٰنَا مِنْ فَضُلِ اللَّهُ عُلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عُلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْمُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُ اللَّهُ عَلَى ال

ترجمہ: اس نے عرض کی جس کے پاس کتاب کاعلم تھاکہ میں اسے آپ کی بارگاہ میں آپ کے بلک جھینے سے پہلے لے آؤں گا (چپانچہ) پھر جب سلیمان نے اس تخت کو اپنے پاس رکھا ہواد مکھا تو فرمایا: یہ میرے رب کے فضل سے ہے تاکہ وہ مجھے آزمائے کہ میں شکر کرتا ہوں یا ناشکری ؟ اور جو شکر کرتا ہو وہ اپنی ذات کیلئے ہی شکر کرتا ہے اور جو ناشکری کرتا ہے تو میرارب کے پرواہ ہے، کرم فرمانے والا ہے۔

{قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِنْدُهُ مِّنَ الْكِتْبِ: السَّنِعِضَى جسَ كَ بِاس كتاب كا

علم تھا۔ } كتاب كاعلم ركھنے والے سے مراد حضرت سليمان عَكَيْدِ الصَّلوةُ وَالسَّلام كَ وَزِيرِ حضرت آصف بن برخيا رَضِى الله تَعَالى عَنْهُ بين ، بيدالله تعالى كااسم عظم جانت تھے۔ جينانچہ ابوالبركات عبدالله بن احمد نسفى رَخْمَةُ الله تَعَالى عَكَيْدِ فرماتے بين: "يبى قول زيادہ سجح ہے اور جمہور مفسرين كااسى پراتفاق ہے۔

(مدارك،النمل، تحت الآية: ۴۸، ص۸۴۷)

ابوحیان محمر بن بوسف اندلسی درخهٔ الله تَعَالیْ عَلَیْهِ فرماتے ہیں: ' جس کے پاس کتاب کاعلم تھاوہ انسانوں میں سے ایک شخص تھے اوران کانام حضرت آصف بن برخیا دخی الله تَعَالی عَنْهُ تھا۔ یہ جمہور مفسرین کا قول ہے۔

(البحرالحيط،النمل، تحت الآية: ٢٠٠/٧٥/٣٠ ـ ٢٢)

ابوعبداللہ محمد بن احمد قرطبی رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتے ہیں: "اکثر مفسرین کااس بات پر اتفاق ہے کہ جس کے پاس کتاب کاعلم تھااس سے مراد حضرت آصف بن برخیا دَخِیَ الله تَعَالَى عَنْهُ ہیں۔ (تفسیر قرطبی، انمل، تحت الآیة: ۴۲،۵۲/۷۱، الجزء الثالث عشر)

اور ابو محمد حسین بن مسعود بغوی رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ فرمات ہیں: ''اکثر مفسرین نے فرمایا کہ جس کے باس کتاب کاعلم تھاوہ حضرت آصف بن برخیا رَخِی الله تَعَالَى عَنْهُ تھے۔ (تفسیر بغوی، انمل، تحت الآیة: ۴۰، ۳۵۹/۳) ان تفاسیر کے علاوہ دیگر معتبر تفاسیر جیسے تفسیر سمر قندی جلد 2 صفحہ 497، تفسیر جلالین صفحہ 349، تفسیر حوالین صفحہ 320، تفسیر صاوی جلد 4 صفحہ 1498، تفسیر روح البیان جلد 6 صفحہ 340 میں رائج اور جمہور مفسرین کا یہی قول لکھا ہے کہ جس کے پاس کتاب کاعلم تفائس سے مراد حضرت سلیمان عَلَیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے وزیر حضرت آصف بن برخیا دَخِیَ الله تَعَالٰ عَنْهُ ہیں۔

﴿ أَنَا الْتِيْكَ بِهِ قَبْلَ آَنُ يَّرْتَكَّ الْيُكَ طَنُ فُكَ: مِين اسے آپ كى بارگاہ مِين آپ كى بلك جھيكنے سے بہلے لے آؤں گا۔ } جب حضرت آصف بن برخيارَ فِي الله تَعَالى عَنْهُ لَيْ جَهِيكنے سے بہلے لے آؤں گا۔ } جب حضرت آصف بن برخيارَ فِي الله تَعَالى عَنْهُ الصَّلَّوةُ وَالسَّلَامِ كَى بارگاہ مِين آپ عَنْهُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ وَالسَّلَامِ كَى بارگاہ مِين آپ عَنْهُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ وَالسَّلَامِ كَى بَيْكِ جَهِيكنے سے بہلے لے آؤں گاتو حضرت سليمان عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ لَيْ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَالل

## اولياء كرام رَحْمَةُ الله تَعَالى عَلَيْهِ فم سے كرامات ظاہر مونے كا ثبوت:

اس آیت سے اولیاءِکرام دَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْدِ مَ سے کرامات کا ظاہر ہونا بھی ثابت ہوتا ہیں: "اولیاءِکرام ثابت ہوتا ہے۔ حضرت علامہ یافعی دَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْدِ فرماتے ہیں: "اولیاءِکرام

رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ فَم سے كرامات كا ظاہر ہونا عقلی طور پر ممكن اور نقلی ولائل سے ثابت ہے۔عقلی طور پرممکن اس لئے ہے کہ ولی سے کرامت ظاہر کر دینا اللہ تعالٰی کی قدرت سے محال نہیں بلکہ یہ چیز ممکنات میں سے ہے، جیسے انبیاء کرام عَلَیْهمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام سے معجزات ظاہر کر دینا۔ یہ اہلسنّت کے کامل اولیاءِکرام، اصول فقہ کے بڑے بڑے علاء، فقہاءاور محدثین کامذ ہب ہے۔مشرق ومغرب اور عرب وعجم میں ان کی کتابوں میں اس بات کی صراحت موجود ہے۔ پھر اہلسنّت کے جمہور محقق آئمہ کے نزدیک صحیح، ثابت اور مختار قول یہ ہے کہ ہر وہ چیز جو انبیاء کرام عَلَیْهمُ الصَّلوةُ وَالسَّلَام سے معجزے کے طور پر جائز ہے وہ اولیاء کرام رَحْبَةُ الله تَعَالی عَلَيْهِ م سے كرامت كے طور پر جائز ہے، ليكن شرط يہ ہے كه اس سے نبوت والا چینج(Challenge)کرنامقصود نه ہو۔معجزہ اور کرامت میں فرق بیہ ہے کہ معجزہ نبی سے صادر ہو تاہے اور کرامت ولی سے معجزے کے ذریعے کفار کو چیلنج کیا جا تاہے جبکہ ولی کو بغیر ضرورت کرامت ظاہر کرنامنع ہے۔اولیاءِ کرام رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ فَم سے کرامات ثابت ہونے پر قرآن پاک اور بکٹرت اَحادیثِ مبارکہ میں دلائل موجود ہیں۔قرآن پاک میں موجود حضرت مریم رَضِيَ الله تَعَالى عَنْدُاك پاس بے موسم كے کھِل آنے والا واقعہ۔ حضرت مریم رَضِيَ الله تَعَالٰي عَنْهُ اے کھجور کے سو کھے ہوئے تنے کو ہلانے پر بکی ہوئی عمدہ اور تازہ تھجوریں گرنے والا واقعہ۔اصحاب کہف رَضِیَ الله

مُلُبِرِينَ (80)

تَعَالَى عَنْهُ مُ كَاغَار مِينَ سَيْنَكُرُونَ سَالَ تَكَ سُوكَ رَبِنِ وَالْا وَاقْعِهِ اوَر حَضَرَت آصَفَ بَن برخيا دَخِي الله تَعَالَى عَنْهُ كَا بِلِكَ جَصِينَ سِي يَهِلَ تَخْتَ لانْ وَالْا وَاقْعِهِ وَلَى سِي كَرَامات ظاہر ہونے كى دليل ہے۔ اسى طرح صحابۂ كرام دَخِي الله تَعَالَى عَنْهُ مَ سے بِ شار كرامتوں كاظهور بھى ولى سے كرامت ظاہر ہونے كو ثابت كر تاہے۔ (روض الرياحين، الفصل الثانی فی اثبات كرامات الاولياء رضى الله تعالى عنهم، ص٣٨ - عسم مخضاً) النّائى لَا تُسُمِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَالَى مَا اللّٰهِ عَالَى اللّٰهِ عَالَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلَّا الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰ الللّٰلَّٰ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰلَّا اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَّٰ الللّٰلَٰ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰمُ اللّٰلَٰ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ

ترجمہ: بیثک تم مردوں کونہیں سناسکتے اور نہ تم بہروں کو پکار سناسکتے ہوجب وہ پیچھ دے کر پھر رہے ہول۔

{اِنَّكَ لَا تُسْبِعُ الْبَوْقُ: بِيثِكَ تَم مُردول كُونَهِيْنِ سَاسَكَتَ - } علامه على بن مُحمة خازن كَوْمَبَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ اس آیت كی تفسیر میں فرماتے ہیں: یعنی جن لوگوں کے دل مردہ ہیں آپ انہیں نہیں سناسکتے اور وہ لوگ كفار ہیں ۔ (خازن، انمل، تحت الآیة: ۱۸۰۳/ ہیں آپ انہیں نہیں سناسکتے اور وہ لوگ كفار ہیں ۔ (خازن، انمل، تحت الآیة: ۱۳۰۰) اور البوالبر كات عبد الله بن احمد نسفی دَحْبَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتے ہیں: "اس آیت میں كفار كوزندہ ہونے اور حواس درست ہونے کے باوجود مُردوں کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے۔ (مدارک، انمل، تحت الآیة: ۸۵۰ ص ۱۵۸)

آیت ' ' إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْلَى'' سے مُردول کے نہ سننے پراِستدلال کرنے والول كا

رد:

استدلال غلط ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ یہاں کفار کومُر دہ فرمایا گیااور اُن سے بھی مُطلَقاً ہر کلام سننے کی نفی مراد نہیں ہے بلکہ وعظ ونصیحت اور کلام ہدایت قبول کرنے کیلئے سننے کی تفی ہے اور مرادیہ ہے کہ کافر مردہ دل ہیں کہ نصیحت سے کوئی فائدہ نہیں اٹھاتے۔ حضرت ملاعلی قاری رَحْمَةُ الله تَعَالی عَلَیْهِ فرماتے ہیں:"مردوں سے مراد کفار ہیں اور (یہاں)مطلق سننے کی نفی نہیں بلکہ معنی بیہ ہے کہ ان کاسننا نفع بخش نہیں ہو تا۔ (مرقاة المفاتيح، كتاب الجهاد ، باب حكم الاسرائ ، الفصل الاول ، ١٥١٩/٥ ، تحت الحديث: ٣٩٦٧) اعلی حضرت رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ كَ كلام كاخلاصه بير اس آيت ميں سننے کی نفی نہیں بلکہ سانے کی نفی ہے اور اگر سننے کی نفی مان کی جائے تو یہاں یقینا'' شبول کرنے کے لئے سننے اور نفع بخش سننے کے معنی میں ہے۔ باپ اپنے عاقل بیٹے کوہزار بار کہتاہے: وہ میری نہیں سنتا کسی عاقل کے نزدیک اس کے بیہ معنی نہیں کہ حقیقةً کان تک آواز نہیں جاتی۔ بلکہ صاف یہی کہ سنتا توہے، مانتانہیں ، اور سننے سے اسے نفع نہیں ہو تا، آپ کریمہ میں اسی معنی کے ارادہ پر" ہدایت" شاہد کہ کفار سے نفع اٹھانے ہی کی نفی ہے نہ کہ اصل سننے کی نفی۔ خود اسی آیکہ کریمہ ''اِنگ لا تُسْبِعُ الْمَوْتِي " كَ تتمه مين ارشاد فرما تا ہے: ' ' إِنْ تُسْبِعُ إِلَّا مَنْ يُؤْمِنُ بِالْيِتِنَا

بعض حضرات اس آیت سے مُر دول کے نہ سننے پر استدلال کرتے ہیں ،ان کا

فَهُمْ مُسْلِبُوْنَ "تم نہیں سناتے مگر انھیں جو ہماری آیتوں پر یقین رکھتے ہیں تووہ فرمانبردار ہیں۔ اور پُرِظاہر کہ وعظ و نصیحت سے نفع حاصل کرنے کا وقت یہی دنیا کی زندگی ہے۔ مرنے کے بعد نہ کچھ ماننے سے فائدہ نہ سننے سے حاصل، قیامت کے دن سبھی کافرایمان لے آئیں گے ، پھر اس سے کیا کام، توحاصل یہ ہوا کہ جس طرح مردوں کو وعظ سے کوئی فائدہ نہیں ، یہی حال کافروں کا ہے کہ لاکھ جھمائے نہیں مانتے۔

کو وعظ سے کوئی فائدہ نہیں ، یہی حال کافروں کا ہے کہ لاکھ جھمائے نہیں مانتے۔

#### مُردول کے سننے کا ثبوت:

کثیر اَحادیث سے مُردوں کا سننا ثابت ہے، یہاں ہم بخاری شریف اور مسلم شریف سے دواَحادیث نے مُردوں کے سننے کا ذکر ہے۔ چنانچ شریف سے دواَحادیث ذکر کرتے ہیں جن میں مردوں کے سننے کا ذکر ہے۔ چنانچ حضرت انس بن مالک دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سیّد المرسَلین عَشْرَت انس بن مالک دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سیّد المرسَلین حضرت انس بن مالک دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سیّد المرسَلین کے اللہ تار شاد فرمایا:"جب بندے کواس کی قبر میں رکھ دیا جا تا ہے اور لوگ دفن کرکے بلٹتے ہیں توہینک وہ یقیناتمہارے جو توں کی آواز سنتا ہے۔ (بخاری، کتاب البنائز، باب المیت سے خفق النعال، ۲۵۰/۱ الحدیث: ۱۳۳۸)

حضرت عمر فاروق دَخِيَ الله تَعَالىٰ عَنْهُ فرماتے ہیں: '' دسولُ الله عَلَيْهِ اللهِ مَلِينَ كَفَارِ بدركى قتل گاہیں دکھاتے تھے كہ يہاں فلاں كافر قتل ہو گا اور يہاں فلاں، جہال جہاں حضورِ اقدس صَلَّا لَيْنَا لِمَ مِنْ عَلَيْهِ عَلَيْلُ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَ

کے حکم سے ان کی لاشیں ایک کنویں میں بھر دی گئیں۔سر کارِ دو عالم سُلَّا عَلَيْهُمْ وہاں تشریف لے گئے اور ان کفار کوان کا اور ان کے باپ کا نام لے کر پکار ااور فرمایا: جو سچا وعدہ خدااور رسول نے تمہیں دیا تھاوہ تم نے بھی پالیا؟ کیونکہ جوحق وعد ہاللہ تعالیٰ نے مجھے دیا تھا، میں نے تواہے پالیا۔ حضرت عمر دَخِی الله تَعَالی عَنْهُ نے عرض کی: یا ر سولَ الله اِصَّالِقَائِمٌ ، آب ان جسموں سے کیونکر کلام کرتے ہیں جن میں روحیں نہیں ۔ ار شاد فرمایا: جومیں کہدر ہاہوں اسے تم ان سے کچھ زیادہ نہیں سنتے لیکن انہیں بیرطافت نہیں کہ مجھے لوٹ کر جواب دیں ۔ (مسلم، کتاب الجنة وصفة نعیمہا واہلھا، باب عرض مقعد الميت من الجنة اوالنار عليه \_ \_ \_ الخ،ص ١٥٣١، الحديث: ٧٦ (٢٨٧٣)) نوٹ: مُردوں کے سننے سے متعلق مسکے کی مزید تفصیل جاننے کے لئے فتاویٰ رضوبه كى 9ويں جلد ميں موجود رساله 'نحَيَاتُ الْمُوَاتِ فِي بَيَان سِمَاعَ الَّامْوَاتِ'' (مردوں کی ساعت کے بیان میں مفید رسالہ) کا مطالعہ فرمائیں۔

# سورة اَلْقَصَص إِنَّكَ لَا تَهْدِئَ مَنْ اَحْبَبْتَ وَلَ-كِنَّ اللهَ يَهْدِئُ مَنْ يَّشَاءَ ۚ-وَ هُوَ اَعْلَمُ بِالْهُهُتَدِيْنَ (56)

ترجمہ: بیشک ایسانہیں ہے کہ تم جسے چاہواسے اپنی طرف سے ہدایت دیدو

کیکن اللہ جسے جاہتا ہے ہدایت دیدیتا ہے اور وہ ہدایت والوں کوخوب جانتا ہے۔

مفسرین کا اس بات پر اجماع ہے کہ یہ آیت ابوطالب کے بارے میں نازل موئی صحیح مسلم میں حضرت ابوہریرہ رَضِي الله تَعَالى عَنْهُ سے اس آیت كاشانِ نزول بوں مذکورہے کہ نبی کریم مُثَاثِیَّا بُی اینے چیا (ابوطالب) سے اس کی موت کے وقت فرمایا: اے چھا! ' 'لا إلى الله الله ' 'كہو، میں تمهارے لئے قیامت کے دن گواہ ہوں گا۔ اس نے (صاف انکار کر دیا اور) کہا: اگر مجھے قریش کی طرف سے عیب لگائے جانے کااندیشہ نہ ہو تا(کہ موت کی سختی سے گھبراکر مسلمان ہو گیاہے) تومیں ضرور ایمان لا کر تمہاری آنکھ ٹھنڈی کرتا ۔اس پر اللہ تعالی نے بیہ آیت کریمہ نازل فرمائي \_ (خازن، القصص، تحت الآية: ۵۲، ۳۳۷/۳۳، تفسير كبير، القصص، تحت الآية: ۵/9،۵۲، ملتقطاً) اور ار شاد فرما یا کہ اے حبیب! صَلَّاتَیْزٌم، آپ اپنے چیا کے ایمان نہ لانے کاغم نہ کریں ،آپ اپناتبلیغ کا فریضہ ادا کر چکے ، ہدایت دینا اور دل میں ایمان کا نور پیداکرنا یہ آپ کافعل نہیں بلکہ اللہ تعالی کے اختیار میں ہے اور اسے خوب معلوم ہے کہ کسے بیہ دولت دے گااور کسے اس سے محروم رکھے گا۔ (مسلم ، کتاب الایمان ، باب الدليل على صحة اسلام من حضره الموت\_\_\_ الخ،ص ۱۳۳، الحديث: ۲۲–۱۸ (۲۵)) ابوطالب کے ایمان سے متعلق اعلیٰ حضرت رَحْبَةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْه کی تحقیق:

اعلى حضرت ، مُجِدِّدِ دين وملت شاه امام احمد رضاخان عَكَيْدِ رَحْمَةُ الرَّحْمُن ابو طالب کے ایمان سے متعلق ہو چھے گئے ایک سوال کے جواب میں ارشاد فرماتے ہیں :اس میں شک نہیں کہ ابوطالب تمام عمر حضور سیّد المرسَلین ،سیّد الأوّلین والآجرین، سيّد الأبرار صَلَّى الله تَعَالى عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ وَسَلَّمَ إِلَى يَوْمِ الْقرار كَى حفظ وحمايت و کفالت و نصرت میں مصروف رہے۔ اپنی اولاد سے زیادہ حضور کوعزیز رکھااور اس وقت میں ساتھ دیاکہ ایک عالم حضور کا دشمن جال ہو گیا تھااور حضور کی محبت میں اپنے تمام عزیزوں قریبیوں سے مخالفت گواراکی،سب کو جھوڑدینا قبول کیا،کوئی دقیقہ غمگساری و جاں نثاری کا نامَر عی نه رکھا (لینی ہر لمحے غمگساری اور جاں نثاری کی )،اور یقینًا جانتے تھے کہ حضور افضل المرسَلین صَلَّی الله تَعَالٰی عَلَیْهِ وَسَلَّمَ الله کے سچے ر سول ہیں ،ان پر ایمان لانے میں جنت اَبدی اور تکذیب میں جہنم دائمی ہے ، بنوہاشم کو مرتے وقت وصیت کی کہ محمد صلَّی الله تَعَالی عَلَیْه وَسَلَّمَ کی تصدیق کروفلاح پاؤگے، نعت شریف میں قصائدان سے منقول ،اور اُن میں براہفر است وہ اُمور ذکر کیے کہ اس وقت تک واقع نه ہوئے تھے (بلکہ) بعد بعثت شریف ان کا ظہور ہوا، یہ سب احوال مطالعهُ أحاديث و مُراجعت كتب سِيرَ (لعِني سيرت كي كتابوں كي طرف رجوع کرنے ) سے ظاہر۔ مگر مُحرَّوان اُمور سے ایمان ثابت نہیں ہو تا۔ کاش بیرافعال واقوال اُن سے حالتِ اسلام میں صادر ہوتے توسید ناعباس بلکہ ظاہراً سید ناحمزہ دَخِیَ الله تَعَالٰی

عَنْهُ مَا سے بھی افضل قرار پاتے اور افضل الاَعمام حضور افضل الاَنام عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ اَفْضَلُ الصَّلُوةِ وَالسَّلَام (لِينَ تَمَام انسانوں سے افضل حضور صَلَّى الله تَعَالى عَلَيْهِ وَسَلَّم كَ سب سے افضل چِ ) كہلائے جاتے ۔ تقدیرِ اللّٰی نے بربنا اُس حکمت کے جسے وہ جانے یااُس کار سول صَلَّى الله تَعَالى عَلَيْهِ وَسَلَّم ، انہیں گروہِ سلمین وغلامانِ شفیح المذنبین صَلَّى الله تَعَالى عَلَيْهِ وَسَلَّم میں شار کیا جانا منظور نہ فرمایا۔ فَاعْتَبِرُونُ اللّٰهُ نَعْل رکھنے والو! ان کے حال سے عبرت حاصل کرو) صرف معرفت گوئیسی ہی کمال کے ساتھ ہوا یمان نہیں۔

(فتاوي رضوييه، رساله: شرح المطالب في مبحث اني طالب، ٢٩١/٢٩)

مزید فرماتے ہیں: 'آیاتِ قرآنیہ واَحادیثِ صحیحہ، مُتوافرہ، مُتظافرہ (لینی بکثرت صحیح احادیث) سے ابوطالب کا کفر پر مرنااور دمِ واپیس ایمان لانے سے انکار کرنااورعاقبت کاراصحابِ نارسے ہوناایسے روشن ثبوت سے ثابت جس سے کسی سنی کو مجالِ دم زدن نہیں۔ (فتاوی رضویہ، رسالہ: شرح المطالب فی مبحث البی طالب، ۲۵۸/۲۹–۲۵۷) نوٹ: ابوطالب کے ایمان نہ لانے سے متعلق تفصیلی دلائل کی معلومات کے لئے فتاوی رضویہ کی 29ویں جلد میں موجود اعلی حضرت امام احمد رضا خان کا رسالہ فتاوی رضویہ کی 29ویں جلد میں موجود اعلی حضرت امام احمد رضا خان کا رسالہ فتاوی رضویہ کی 29ویں جلد میں موجود اعلی حضرت امام احمد رضا خان کا رسالہ مطالعہ کریں۔

### سورةلُقُهان

إِنَّ اللهُ عِنْكَ الْهُ عِنْكَ السَّاعَةِ - وَيُنَزِّلُ الْعَيْثَ - وَيَعْلَمُ مَا فِي الْاَرْ حَامِر - وَ مَا تَكُرِي نَفْسٌ مَّا ذَا تَكْسِبُ غَلَا - وَ مَا تَكْرِي نَفْسٌ مَّا ذَا تَكْسِبُ غَلَا - وَ مَا تَكْرِي نَفْسٌ مَا زَاتُ اللهُ عَلِيْمٌ خَبِيرٌ (34) تَكْرِي نَفْسٌ مَا إِنِّ اللهُ عَلِيْمٌ خَبِيرٌ (34) تَكْرِي نَفْسٌ مَا الله الله الله الله الله على الله على

 آیت کریمه نازل هوئی (روح البیان، لقمان، تحت الآیة: ۱۰۳/۷،۳۳) آیت ' ' اِنَّ اللهَ عِنْدَ لا عِلْمُ السَّاعَةِ ''سے متعلق اہم کلام:

اس آیت میں پانچ چیزوں کے علم کی خصوصیت اللہ تعالی کے ساتھ بیان فرمائی گئی اور مخلوق کو علم غیب عطا کئے جانے کے بارے میں سورہِ جن کی آیت نمبر26اور27 میں ارشادہوا:

﴿عٰلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهٖ أَحَدًا أَ (٢٦) إِلَّا مَنِ ارْ تَضَى مِنْ رَّسُولِ ،

ترجمهٔ کنزُالعِرفان: غیب کا جاننے والا اپنے غیب پرکسی کو مکمل اطلاع نہیں دیتا۔ سوائے اپنے پسندیدہ رسولوں کے۔

### علوم خمسه اور عقيده المسنت

اس آیت سے یہ معلوم ہواکہ علم غیب آیت میں مذکور پانچ چیزوں سے متعلق ہویا کسی اور چیز کے بارے میں ، ذاتی طور پر اللہ تعالی ہی جانتا ہے جبکہ اللہ تعالی کے بتادیئے سے مخلوق بھی غیب جان سکتی ہے ۔ خلاصہ یہ کہ ذاتی علم غیب اللہ تعالی کے ساتھ خاص ہے اور انبیاء کرام عَلَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ ، اور اولیاءِ عظام رَحْبَةُ الله تعالی کے تانے سے مجزہ اور کرامت کے طور پر عطا تحکیلی عَلَیْهِمُ کوغیب کاعلم اللہ تعالی کے بتانے سے مجزہ اور کرامت کے طور پر عطا ہوتا ہے ، یہ اس اِختصاص کے مُنافی نہیں جو آیت میں بیان ہوا بلکہ اس پر کثیر آیتیں ہوتا ہے ، یہ اس اِختصاص کے مُنافی نہیں جو آیت میں بیان ہوا بلکہ اس پر کثیر آیتیں

اور حدیثیں دلالت کرتی ہیں ، ہارش کا وقت اور حمل میں کیا ہے اور کل کو کیا کرے گا اور کہاں مرے گاان اُمور کی خبریں اَنبیاءِ کرام عَلَیْهمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ اور اَولیاءِ عظام رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِمْ نِي بكثرت دى بين اور قرآن وحديث سے ثابت بين ، جيسے حضرت ابراہیم عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام كو فرشتول نے حضرت اسحق عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَ بِيدا هُونَ كَى اور حضرت زكر باعَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كُوحِضرت ليجيلُ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَي بِيدا ہونے كى اور حضرت مريم رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهَا كو حضرت عیسلی عَلَیْه الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے پیدا ہونے کی خبریں دیں، توان فرشتوں کو بھی پہلے سے معلوم تھاکہ ان حملوں (حمل کی جمع) میں کیاہے اور ان حضرات کو بھی جنہیں فرشتوں نے اطلاعیں دی تھیں اور ان سب کا جاننا قرآن کریم سے ثابت ہے، تواس آیت کے معنی قطعًا یہی ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے بتائے بغیر کوئی نہیں جانتا۔اس کے بیہ معنی مراد لیناکہ الله تعالیٰ کے بتانے سے بھی کوئی نہیں جانتا، محض باطل اور صَد ہاآیات واَحادیث کے

نوٹ: اس آیت اور اس جیسی دیگر آیات سے متعلق تفصیلی معلومات حاصل کرنے کے لئے فتاوی رضوبہ کی 26ویں جلد میں موجود اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان کرخہةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ کارسالہ '' اَلصَّمْصَامُر عَلیٰ مُشَکِّلُ فِیْ آیَةِ عُلُوْمِ الْاَکْ حَامُ '' (علوم اَرحام سے تعلق رکھنے والی آیتوں سے متعلق کلام) کامطالعہ فرمائیں۔

#### سورة الأحزاب

وَ مَا كَاْنَ لِمُؤْمِنٍ وَّ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ آمُرًا آنَ يَّكُوْنَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنَ آمُرِهِمْ -وَ مَنْ يَّعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَلُ ضَلَّ ضَلِّلًا مُّبِينًا (36)

ترجمہ: اور کسی مسلمان مرداور عورت کیلئے یہ نہیں ہے کہ جب اللہ اور اس کا رسول کسی بات کا فیصلہ فرما دیں تو انہیں اپنے معاملے کا پچھ اختیار باقی رہے اور جواللہ اور اس کے رسول کا حکم نہ مانے تووہ بیشک صریح گمراہی میں بھٹک گیا۔

معلوم ہواکہ حضرت زید دَخِی الله تَعَالَى عَنْهُ کے لئے رشتہ طلب فرمایا ہے توانکار کردیا اور عرض کر بھیجا کہ یار سول اللہ اِصَّالِیّا ہِمْ ، میں حضور کی پھوپھی کی بیٹی ہوں اس لئے ایسے شخص کے ساتھ فکاح پسند نہیں کرتی۔ان کے بھائی حضرت عبداللہ بن جحش دَخِی الله تَعَالَى عَنْهُ نَے بھی اسی بنا پر انکار کیا۔اس پریہ آیت کریمہ نازل ہوئی اور اسے سن کر دونوں بہن بھائی راضی ہو گئے اور حضرت زینب دَخِی الله تَعَالَى عَنْهَا کا حضرت زید دَخِی الله تَعَالَى عَنْهُ الله دُنَا الله عَنْهُ الله عَنْهُ الله عَنْهُ الله عَنْهُ الله دُنَا الله عَنْهُ الله دُنَا الله دُنَا الله دُنَا الله دُنَا الله عَنْهُ الله دُنَا الله دُنَا الله دُنَا الله عَنْهُ الله دُنَا الله دُنَا الله دُنَا الله دُنَا الله دُنَا الله عَنْهُ الله دُنَا الله دُنِنْ الله دُنَا الله دُنِا الله دُنَا الله دُنِا الله دُنَا اله دُنَا الله دُنَ

## آيت ' 'وَ مَا كَانَ لِبُؤْمِنِ وَ لا مُؤْمِنَةٍ ' ' عاصل هونے والى معلومات:

اس آیت سے تین باتیں معلوم ہویئں ،

(1)...آدمی پررسول کریم صَلَّاللَّهُ عِلَمْ کی اطاعت ہر حکم میں واجب ہے۔

(2)... حضور رُرِ نور مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ تعالى كاحم ہے اور بنى كريم مَنَّ اللّٰهِ أَكِم مقابِلِهِ مِيں كوئى اپنے نفس كا بھى خود مختار نہيں ۔ اعلى حضرت امام احمد رضا خان رَحْمَةُ الله تعالى عَدَيْهِ اس آيت كاشانِ نزول لكھنے كے بعد فرماتے ہيں "ظاہر ہے كہ كسى عورت پر الله عَدَيْهِ اس آيت كاشانِ نزول لكھنے كے بعد فرماتے ہيں "ظاہر ہے كہ كسى عورت بر الله عَدَّوَ جَلَّ كى طرف سے فرض نہيں كہ فلال سے نكاح پر خواہى نخواہى راضى ہوجائے خصوصًا جبكہ ورت كى شرافت ِخاندان خصوصًا جبكہ عورت كى شرافت ِخاندان كواكبِ شيا (يعنی شم پله) نه ہوخصوصًا جبكہ عورت كى شرافت ِخاندان كواكبِ شيا (يعنی شرياستاروں) سے بھى بلند وبالاتر ہو، بايں ہمہ اپنے حبيب مَنَّ اللَّهُ مُمَّ كَا وَيَا

ہوا پیام نہ مانے پر رَبُ الْعِرَّة جَلَّ جَلَالُهُ نے بعینہ وہی الفاظ ارشاد فرمائے جو کسی فرضِ اللہ (بعینی اللہ تعالی کے فرض) کے ترک پر فرمائے جاتے اور رسول کے نام پاک کے ساتھ اپنانام اقد س بھی شامل فرمایا یعنی رسول جو بات تمہیں فرمائیں وہ اگر ہمارا فرض نہ تھی تواب ان کے فرمانے سے فرضِ قطعی ہوگئ ، مسلمانوں کو اس کے نہ مانے کا اصلاً اختیار نہ رہا ، جو نہ مانے گا صریح گمراہ ہوجائے گا ، دیکھور سول کے تھم دینے سے کام فرض ہوجاتا ہے اگر چے فی نفسہ خدا کا فرض نہ تھا ایک مباح وجائز امرتھا۔

(فتاويٰ رضوبيه، رساليه: منية اللبيب انّ التشريع بيدالحبيب، • ١٨/٣٥ – ٥١٧)

(3)... بنی کریم مَثَّالِیَّا کُم کے حکم اورآپ کے مشورے میں فرق ہے ، حکم پر سب کو سر جھکانا پڑے گا اور مشورہ قبول کرنے یا نہ کرنے کا حق ہوگا۔ اسی لئے یہاں: '' اِذَا قَضَى الله وَ رَسُولُ کَم اَمُرًا'' '' لِعِنی جب الله و رسول کچھ حکم فرمادیں۔''فرمایا گیا اور دوسری جگہ ارشاد ہوا: '' وَ شَاوِرُهُم فِی الْاَمْرِ'' (ال عمران: ۱۵۹) ترجمهٔ کنرُالعِرفان: اور کامول میں ان سے مشورہ لیتے رہو۔

### نى صَلَّى اللَّهُ عِنَّارِ كُلْ بِينِ:

اس آیت سے بیہ بھی معلوم ہواکہ حضور ئر نور مُٹَاتِیْنِمِ اللّہ تعالیٰ کی عطاسے شرعی احکام میں خود مختار ہیں۔ آپ جسے جو چاہے حکم دے سکتے ہیں، جس کے لئے جو چیز چاہے جائزیا ناجائز کر سکتے ہیں اور جسے جس حکم سے چاہے الگ فرما سکتے ہیں۔ کثیر صحیح

اَحادیث میں اس کے شواہد موجود ہیں، یہاں ان میں سے 6 اَحادیث درج ذیل ہیں، (1)...جب حرمٍ مكه كي نباتات كو كاثنا حرام فرماياً كيا توحضرت عباس دَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ کے عرض کرنے پر اذخر گھاس کاٹنے کو حضور ٹر نور مَٹَاکِٹِیَٹِ نے جائز فرما دیا۔ جینانچہ حضرت عبدالله بن عباس رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُمَا سِيهِ روايت ہے،رسول اكرم صَالَّاتَيْمُ مِّ نے ارشاد فرمایا: ''اللّٰہ تعالیٰ نے مکہ مکرمہ کو حرام فرمایا ہے ، پس بیہ مجھ سے پہلے کسی کے لئے حلال نہ ہوااور نہ کسی کے لئے میرے بعد حلال ہو گا،میرے لئے بھی دن کی ایک ساعت حلال ہوا، نہاس کی گھاس اکھاڑی جائے ، نہاس کا در خت کا ٹاجائے اور نہاس کا شکار بھٹر کا یا جائے اور اعلان کرنے کے علاوہ اس کی گری ہوئی چیز نہ اٹھائی جائے حضرت عباس رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ نِي عرض كي :إذخر كے سواكيونكه وہ ہمارے سناروں اور قبروں کے کام آتی ہے۔ار شاد فرمایا''چلواذ خرکے سوا( دوسری گھاس نہ الهاري جائے۔) (بخاري، كتاب الجنائز، باب الاذخر والحشيش في القبر، ١٣٥١م، الحديث: ١٣٨٩)

ار شاد فرمایا: ''اِس کی جگه اُسے کر دو اور ہر گزاتنی عمر کی بکری تمهارے بعد دوسروں کی قرمانی میں کافی نه ہوگی \_ ( بخاری ، کتاب العیدین ، باب النکبیر الی العید ، ۲/۱۳۳۲ الحدیث : ۹۶۸ ) (3)...حضرت أُمِّ عطيه رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهَا كُوالِك گُھركِ مُردِ يربَين كركِ رونے کی اجازت دے دی۔ جنانچہ حضرت اُٹم عطیہ رَضِیَ الله تَعَالی عَنْهَا فرماتی ہیں (جب عور توں کی بیعت سے متعلق آیت اتری اوراس میں ہر گناہ سے بیجنے کی شرط تھی کہ لا یَعْصِیْنَكَ فی مَعْرُوْفِ، اور مردے پر بین کرکے رونا چیخابھی گناہ تھا) میں نے عرض كى: يارسولَ الله إصَّالِقَيْمٌ، فلال گھروالوں كا اِستثناء فرماد يجئے كيونكه انہوں نے زمانهٔ جاملیّت میں میرے ساتھ ہوکر میری ایک میت پر نوحہ کیا تھا تو مجھے ان کی میت پر نوحے میں ان کاساتھ دینا ضروری ہے۔سیدعالم صلَّاللَّیَّلم نے ارشاد فرمایا: "اجھاوہ مُستَنْتَى كُرِدِيَّةٍ \_ ''دِسلم ، كتاب الجنائز، باب التشديد في النياحة ، ص٣٦٧، الحديث: ٣٣٧ (٩٣٧)) (4)...حضرت اساء بنت عميس رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهَا كووفات كي عدت كے عام حكم سے الگ فرما دیا اور ان کی عدت چار مہینے دس دن کی بجائے تین دن مقرر فرما دى - جنانچه حضرت اساء بنت عميس رَضِيَ الله تَعَالى عَنْهَا فرماتي بين: جب حضرت جعفر دَخِيَ الله تَعَالى عَنْهُ شهريد ہو گئے توسيد المرسَلين صَالَيْنَا لَيْمِ نِهِ مِجِهِ حَكُم ديا: تم تين دن تک (سنگار سے )رکی رہو، پھر جو چاہو کرو۔ (مجم الکبیر،اساء بنت عمیس الختعمیة من المهاجرات، عبدالله بن شداد بن الهادعن اساء، ۱۳۹/۲۴۴ الحديث:۳۶۹)

(5)...ایک شخص کے لئے قرآن مجید کی سورت سکھا دینا مہر مقرر فرما دیا۔ چپانچہ حضرت ابونعمان ازدی دَضِیَ الله تَعَالٰ عَنْهُ فرماتے ہیں: ایک شخص نے ایک عورت کو دکاح کا پیغام دیا، سرکارِ دوعالَم صَلَّا الله الله الله علیہ اس سے ارشاد فرمایا: مہر دو۔اس نے عرض کی: میرے پاس کچھ نہیں ۔ارشاد فرمایا: کیا جھے قرآنِ عظیم کی کوئی سورت نہیں آتی، وہ سورت سکھانا ہی اس کا مہر کر، اور تیرے بعد سے مہرکسی اور کو کافی نہیں ۔ (شرح الزرقانی، الله علیہ وسلم من الفضل الرابع فیمانتھ ہے۔ (شرح الزرقانی، کا مہر کر، اور تیرے بعد سے مہرکسی اور کو کافی نہیں۔ (شرح الزرقانی، الفصل الرابع فیمانتھ ہے۔ سکھانا ہی الله علیہ وسلم من الفضائل والکرامات، ۱۳۵۷/۵۔ مختصراً)

نوٹ: یادرہے کہ قرآن مجید کی کوئی سورت سکھانا یا کوئی پارہ زبانی یاد کرکے عورت کوسنادینااس کا نثر عی مہر نہیں ہوسکتا اگر چہ عورت اس کا نقاضا کرے اور اگر عورت کے مطالبے پر شوہر نے ایسا کر دیا تو وہ مہر کی ادائیگی سے بری الذیّمہ نہ ہوگا، اگر عقدِ نکاح میں اس چیز کا تعیّن نہیں ہوا جو مہر بن سکتی ہے تو شوہر پر مہرِ مثل دینالازم ہوگا، ہاں اگر عورت اپنی مرضی سے بول کے: اگر تم مجھے فلال پارہ یا سورت یاد کرکے سنادو تومیر امہر مجھے معاف ہے، توبیہ جائز ہے۔

(6)... حضرت خزیمہ رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کی گواہی ہمیشہ کے لئے دو مَر دول کی گواہی کے برابر فرما دی۔ چپنانچیہ حدیث پاک میں ہے کہ سر کارِ دوعالَم صَلَّی لَیْنَوِّم نے ایک اعرابی ہے کہ سر کارِ دوعالَم صَلَّی لَیْنَوِّم نے ایک اعرابی سے گھوڑاخریدا، وہ نیچ کر مکر گیا اور گواہ مانگا، جو مسلمان آتا اعرابی کو جھڑکتا کہ تیرے لئے خرابی ہو، رسولُ الله صَلَّی لَیْنَوْ مَن نہیں دیتا کیونکہ

کسی کے سامنے کا واقعہ نہ تھا)اتنے میں حضرت خزیمیہ رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ بارگاہ میں حاضر ہوئے اور گفتگو سن کر بولے: میں گواہی دیتاہوں کہ تونے حضور اقد س صَالْحَاتِيْمُ ا کے ہاتھ گھوڑا بیجا ہے۔رسولُ اللّٰہ صَلَّى عَلَيْهِم نے ارشاد فرمایا: 'دتم توموقع پر موجود ہی نہیں تھے، پھرتم نے گواہی کیسے دی ؟عرض کی: یار سولَ الله اِصَّالِیَّاتِیْمَ ، میں حضور کی تصدیق سے گواہی دے رہاہوں اور ایک روایت میں ہے کہ ''میں حضور اکرم صَّلَالْیُرُمُّ کے لائے ہوئے دین پر ایمان لایا ہوں اور یقین جانا کہ حضور حق ہی فرمائیں گے ، میں آسان وزمین کی خبروں پر حضور کی تصدیق کر تاہوں توکیااس اعرابی کے مقابلے میں تصدیق نہ کروں گا۔اس کے انعام میں حضور اقد س صَلَّا لَیْنَمِّ نے ہمیشہ ان کی گواہی دو مَر دکی گواہی کے برابر فرمادی اورار شاد فرمایا: ''خزیمیہ جس کسی کے نفع خواہ ضَرر کی گواہی دیں ایک انہیں کی **گواہی کافی ہے ۔**( ابو داؤد، کتاب الاتضیۃ،باب اذا علم الحاکم صدق الثاہد الواحد\_\_\_الخ،٣/١٦/٣ الحديث: ٤٠٠٣م مجم الكبير، خزيمة بن ثابت الانصاري\_\_\_ الخ، عمارة بن خزيمة بن ثابت عن ابيه، ٨٤/٨، الحديث: ٣٤٣٠)

نوٹ: شری احکام میں سید المرسلین منگالیّنیَّمِّ کے اختیارات سے متعلق بہترین معلومات حاصل کرنے کے لئے فتاوی رضویہ کی 30ویں جلد میں موجود اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان رَحْمَةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ کے رسالے '' مُنْیَةُ اللَّبِیْب اَنَّ التَّشِی یُعَ بِیدِ الْحَبِیْب' ' (بیشک شری احکام الله تعالیٰ کے حبیب مَنَّیَاتُیْمِ کے اختیار میں ہیں)

#### كامطالعه فرمائيں \_

مَا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ اللهُ لَهُ -سُنَّةَ اللهِ فِي النَّهِ مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ اللهُ لَهُ أَهُ وَرَا فَحِ (38) الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبُلُ أَ-وَ كَانَ آمُرُ اللهِ قَلَرًا مَّقُلُورًا فَحِ (38) ترجمہ: بی پر اس بات میں کوئی حرج نہیں جو اللہ نے اس کے لیے مقرر فرمائی۔ اللہ کا دستور چلا آرہا ہے ان میں جو پہلے گزر چکے ،اور اللہ کا ہر کام مقرر کی ہوئی تقدیر ہے۔

﴿ مَا كَانَ عَلَى النَّهِي مِنْ حَرَاجٍ فِيمًا فَرَضَ اللّهُ لَهُ: نبی پراس بات میں کوئی حرج نہیں جواللہ نے اس کے لیے مقرر فرمائی۔ ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالی نے اپنے حبیب مَنَّی اللّٰہِی مِن جواللہ نے اس کے لیے مقرر فرمائی۔ ارشاد فرمایا کے الله تعالی نے اپنے حبیب مَنَّی اللّٰهِ الله تعالی نے اپنے حبیب مَنَّی اللّٰهِ الله تعالی عربے حبیب مَنَّی اللّٰهِ الله تعالی حربے حبیب مَنَّی اللّٰهِ الله تعالی حربے نہیں اور زیادہ شادیاں کرناکوئی انوکھی بات نہیں بلکہ نبی کریم مَنَّی الله تعالی کا یہ دستور رہا ہے کہ الله والله تعالی کا یہ دستور رہا ہے کہ الله تعالی کا یہ دستور رہا ہے کہ الله تعالی کا یہ دستور رہا ہے کہ الله تعالی کا معاملہ الله تعالی نے اپنے اختیار میں رکھا اور انہیں نکاح کے معاملے الله تعالی نے اپنے اختیار میں رکھا اور انہیں نکاح کے معاملے میں امتیوں سے زیادہ وسعت عطا فرمائی اور اس سلسلے میں انہیں خاص احکام دیے میں امتیوں سے زیادہ وسعت عطا فرمائی اور اس سلسلے میں انہیں خاص احکام دیے بیں ۔ (ابن کثیر، الاحزاب، تحت الآیة: ۲۸۰ / ۲۸۰، دوح البیان، الاحزاب، تحت الآیة: ۱۸۲/۷، منتوں المتیا

## حضور بُرِ نور مَنَّالِيَّنَةِم كازيادہ شادياں فرمانامِنہاج نبوت کے عين مطابق تھا:

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے تمام امت کو بیہ بتا دیا کہ اس نے پچھلے انبیاءِ کرام عَلَيْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامِ كَي طَرِحَ اين حبيبِ صَلَّا عَلَيْهِمُ يرتجى نَكاحَ كَ معالم ميں وسعت فرمائی اور انہیں کثیر عور توں کے ساتھ نکاح کرنے کی اجازت عطافرمائی ہے ۔اس سے معلوم ہوا کہ حضور اقد س صلَّ لِلّٰيَّامِّ کا کثیر خواتین سے شادیاں فرمانااللہ تعالیٰ کی دی ہوئی خاص اجازت سے تھااور آپ کا بیعمل انبیاءِ کرام عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ کے دستور کے برخلاف نہیں بلکہ اس کے عین مطابق تفاکیونکہ آپ سے پہلے تشریف لانے والے متعدّد انبیاء کرام عَلَیْهمُ الصَّلوةُ وَالسَّلَامِنَ بِهِي ایک سے زیادہ شادیاں کی تھیں ،قرآن مجید کے علاوہ بائبل میں بھی اس کا ذکر موجود ہے ، چیانچہ حضرت ابراہیم عَلَيْهِ الصَّلْوةُ وَالسَّلَامِ نَيْن شادِيال فرمائين، آپ كى پہلى بيوى كے بارے بائبل ميں ہے"اور ابرام سے ہاجرہ کے ایک بیٹا ہوااور ابرام نے اپنے اس بیٹے کا نام جوہاجرہ سے پیدا ہواالمعیل رکھااور جب ابرام سے ہاجرہ کے اسمعیل پیدا ہوا تب ابرام حصیاسی برس كانتها\_(بائبل، پيدايش، باب١٦، آيت نمبر: ١٥-١٦، ص١١)

آپ عَکیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی دوسری بیوی سے اولاد کے بارے بائبل میں ہے ''موسم بہار میں مُعَیِّن وقت پر میں تیرے پاس پھر آؤں گا اور سارہ کے بیٹا ہو گا۔(بائبل، پیدایش، باب۱۸، آیت نمبر:۱۸، ص۱) آپ کی تیسری بیوی اور ان سے

ہونے والی اولاد کے بارے بائبل میں ہے ''اور ابرہام نے پھر ایک اور بیوی کی جس کا نام قطورہ تھااور اس سے زمران اوریقسان اور مدان اور مدیان اور اسباق اور سوخ پیدا ہوئے۔ (بائبل، پیدایش، باب۲۵، آیت نمبر:۱-۲،ص۲۲)

حضرت لیقوب عَکیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام نے چار شادیاں فرمائی تھیں ،آپ کی پہلی زوجہ کے بارے بائبل میں ہے "تب لابن نے اس جگہ کے سب لوگوں کو بلا کر جمع کیا اور جب شام ہوئی تواپنی بیٹی لیاہ کو اس کے پاس لے آیا اور لیقوب اس سے ہم آغوش ہوا۔ (بائبل، پیدایش، باب ۲۹، آیت نمبر:۲۲-۲۳، ص۳۰)

دوسری زوجہ کے بارے بائبل میں ہے ''اور لابن نے اپنی لونڈی زِلفہ اپنی بیٹی لیاہ کے ساتھ کردی کہ اس کی لونڈی ہو۔ (بائبل، پیدایش،باب۲۶، آیت نمبر:۲۴،ص۳۰)

تیسری زوجہ کے بارے بائبل میں ہے''لیعقوب نے ایساہی کیا کہ لیاہ کا ہفتہ بورا کیا، تب لابن نے اپنی بیٹی راخل بھی اسے بیاہ دی۔(بائبل، پیدایش، باب۲۹، آیت نمبر:۲۸، ص۳۰)

چوتھی زوجہ بلہاہ کے بارے بائبل میں ہے"اور اپنی لونڈی بلہاہ اپنی بیٹی راخل کو دی کہ اس کی لونڈی ہو۔ (بائبل، پیدایش، باب، ۲۹، آیت نمبر، ۲۹، ص۳۰)

حضرت سلیمان عَکَیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے بارے بائبل میں ہے ''اور اس کے پاس سات سوشا ہزادیاں اس کی بیویاں اور تین سوحر میں تھیں۔(بائب،۱-سلاطین،باب،۱،

آیت نمبر:۳۰، ص ۳۴۰)

مذکورہ بالا تمام انبیاء کرام عَکیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام وہ ہیں جن پریہودی اور عیسائی ایمان رکھتے ہیں ، توجس طرح ایک سے زیادہ شادیاں کرنے کی بنا پر ان انبیاءِ کرام عَکیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کَ تَقَدُّس مِیں کوئی کی واقع نہیں ہوتی اسی طرح اس عمل کی وجہ عکیہ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کَ تَقَدُّس مِیں کوئی کی واقع نہ ہوگی، یونہی سے حضور اقد س مَلَّ اللَّهُ عِلَیْم کے تقد س اور آپ کی عظمت میں کوئی کی واقع نہ ہوگی، یونہی اگرایک سے زیادہ شادیاں کرنے کی وجہ سے ان محترم اور مکرم ہستیوں پر اعتراض نہیں کیا جاسکتا تو تاجدارِ رسالت مَنَّ اللَّهُ عَلَیْم کی ایک سے زیادہ شادیوں پر بھی کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا تو تاجدارِ رسالت مَنَّ اللَّهُ عَلَیْم کی ایک سے زیادہ شادیوں پر بھی کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا تو تاجدارِ رسالت مَنَّ اللَّهُ عَلَیْم کی ایک سے زیادہ شادیوں پر بھی کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا تو تاجدارِ رسالت مَنَّ اللَّهُ عَلَیْم کی ایک سے زیادہ شادیوں پر بھی کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا تو تاجدارِ رسالت مَنَّ اللَّهُ عَلَیْم کی ایک سے زیادہ شادیوں پر بھی کوئی اعتراض نہیں کیا جاسکتا تو تاجدارِ رسالت مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ

### كثرتِ أزواج كاايك الهم مقصد:

یاد رہے کہ سیّد المرسَلین صَالِیْتُیْم کا ایک سے زیادہ شادیاں فرمانا مَعَاذَاللّہ تسکینِ نفس کے لئے ہرگز نہیں تھاکیونکہ اگر آپ کی شخصیت میں اس کاادنی ساشائہ بھی موجود ہوتا تو آپ کے دشمنوں کو اس سے بہتر اور کوئی حربہ ہاتھ نہیں آسکتا تھاجس کے ذریعے وہ آپ کے خلاف پروپیگنڈہ کرتے ، آپ کے دشمن جادوگر، شاعر ، مجنون وغیرہ الزامات تو آپ پرلگاتے رہے ، لیکن کسی سخت سے سخت دشمن کو بھی ایساحرف زبان پر لانے کی جرائت نہ ہوئی جس کا تعلق جذباتی بے راہ روی سے ہو۔ اسی طرح آپ مَنَّی اللّٰی اِنْ اِنْ کَی جرائت نہ ہوئی جس کا تعلق جذباتی بے راہ روی سے ہو۔ اسی طرح آپ مَنَّی اللّٰ اِنْ اِنْ اِنْ کَی جرائت نہ ہوئی جس کا تعلق جذباتی عفت اور پاکبازی کے ساتھ گزارے اور ایک زندگی کے ابتدائی 25سال انتہائی عفت اور پاکبازی کے ساتھ گزارے اور

پچیں سال کے بعد جب نکاح فرمایا توہم عمر خاتون سے نکاح میں دشواری نہ ہونے کے باوجود ایک ایسی خاتون کو شرف زوجیت سے سرفراز فرمایا جو عمر میں آپ سے 15سال بڑی تھیں اور آپ سے پہلے دو شوہروں کی بیوی رہ چکی تھیں ،اولاد والی بھی تھیں اور نکاح کا پیغام بھی اس خاتون نے خود بھیجاتھا، پھر نکاح کے بعد بیجاس سال کی عمرتک انہی کے ساتھ رہنے پر اکتفاکیا اور اس دوران کسی اور رفیقۂ حیات کی خواہش تک نہ فرمائی اور جب حضرت خدیجہ رَضِیَ الله تَعَالٰی عَنْهَا کے انتقال کے بعد آپ نے نکاح فرمایا توکسی نوجوان خاتون سے نہیں بلکہ حضرت سودہ رَضِیَ الله تَعَالٰی عَنْهَا سے نکاح فرمایا جو عمرکے لحاظ سے بوڑھی تھیں۔ یونہی اعلانِ نبوت کے بعد جب کفار کی طرف سے حسین ترین عور توں سے شادی کی پیشکش کی گئی توآپ نے اسے ٹھکرا دیا، نیز آپ نے جتنی خواتین کو زوجیت کا شرف عطا فرمایا ان میں صرف ایک خاتون اٹھ المومنين حضرت عائشه صديقه رّضِيَ الله تَعَالى عَنْهَ اكنواري تَصِيل بقيه بيوه ياطلاق يافته تھیں، یہ تمام شواہد اس بات کی دلیل ہیں کہ سیّد المرسَلین مَثَاللّٰیمَ مُ کا ایک سے زیادہ شادیاں فرماناتسکین نفس کے لئے ہر گز ہر گزنہ تھا،بلکہ آپ کے اس طرز عمل پر انصاف کی نظر سے غور کیا جائے توہر انصاف پسند آدمی پریہ واضح ہو جائے گاکہ کثیر شاد یوں کے پیچھے بے شارایسی حکمتیں اور مقاصد پوشیدہ تھے جن کامتعدّ د شاد یوں کے بغير بورا ہونامشکل ترین تھا، یہاں اس کاایک مقصد ملاحظہ ہو۔

خواتین اس امت کا نصف حصہ ہیں اور انسانی زندگی کے ان گنت مسائل ایسے ہیں جن کا تعلق خاص طور پر عور تول کے ساتھ ہے اور فطرتی طور پر عورت اپنی نسوانی زندگی سے متعلق مسائل پر غیر محرم مرد کے ساتھ گفتگو کرنے سے شرماتی ہے ،اسی طرح شرم و حیاکی وجہ سے عورتیں از دواجی زندگی ،حیض، نفاس اور جنابت وغیرہ سے متعلق مسائل کھل کرر سول اکرم صَلَّاتِیْزِعْ کی بار گاہ میں پیش نہ کر سکتی تھیں اور حضور ئرِ نور مَنَّالِيَّنِمِّ كا اپناحال به تھاكه آپ كنواري عورت سے بھي زيادہ شرم وحيا فرما ياكرتے تھے۔ان حالات کی بنا پر حضور ٹر نور صَلَّاليَّائِمٌ کواپسی خواتین کی ضرورت تھی جوانتہا کی یاک باز، ذہبن، فطین، دیانت دار اور متقی ہوں تاکہ عور توں کے مسائل سے متعلق جو احکامات اور تعلیمات لے کرنبی اکرم صَلَّاعَلَیْزُمٌ مبعوث ہوئے تھے انہیں ان کے ذریعے امت کی عور توں تک پہنچایا جائے ،وہ مسائل عور توں کو مجھائے جائیں اور ان مسائل پر عمل کر کے دکھایا جائے اور بیہ کام صرف وہی خواتین کر سکتی تھیں جو حضور یُر نور صَّالِيَّا يَا مِن ساتھ از دواجی رشتے میں منسلک ہوں اور ہجرت کے بعد چونکہ مسلمانوں کی تعداد میں اس تیزی کے ساتھ اضافہ ہونا شروع ہوا کہ کچھ ہی عرصے میں ان کی تعداد ہزاروں تک پہنچ گئی ،اس لئے ایک زوجہ سے یہ توقع نہیں کی جاسکتی تھی کہ وہ تنہاان ذمہ دار بوں کوسرانجام دیے سکیس گی۔

ایک امتی کی ذمه داری:

یہاں حضور ٹر نور مَنَّی ﷺ کی شاد بوں سے متعلق جو کلام ذکر کیااس سے مقصو د کفار کی طرف سے آپ مَلَیٰ لَیُنِیْم کی سیرت کے اس پہلو پر کئے جانے والے اعتراضات کو ذہنوں سے صاف کرنا تھااور آج کے زمانے میں چونکہ فحاشی ،عریانی اور بے حیائی عام ہے اور زیادہ شادیوں اور کم عمر عورت سے شادی کو معاشرے میں غلط نگاہ سے دیکھا جاتاہے،اس لئے ہرامتی کی بیاہم ترین ذمہ داری بنتی ہے کہ وہ حضور اقد س مَلَّىٰ لَيْكُمْ كَى ازدواجی زندگی کے ان پہلوؤں پرغورو فکر نہ کرے اور اس حوالے سے دماغ میں آنے والے وسوسوں کو بیہ کہہ کر حجھٹک دے کہ میں ستید المرسَلین صَلَّالِیْا مِیْم کا امتی ہوں اور میرایہ ایمان ہے کہ آپ کا کوئی عمل اللہ تعالی کے حکم اور اس کی اجازت کے بغیر نہیں ہو سکتا، لہذامیں شیطان کے وسوسوں پرکسی صورت کان نہیں دھر سکتا۔اسی میں ایمان کی سلامتی ہے ور نہ اس بارے میں غور وفکر ایمان کے لئے شدید خطرناک ثابت ہوسکتاہے۔

مَا كَانَ هُحَةً لَّا أَحَدٍ قِنْ رِّجَالِكُمْ وَلَ-كِنْ رَّسُولَ اللهِ وَ خَاتَمَ النَّهِ إِنَّ أَحَدٍ قِنْ رِّجَالِكُمْ وَلَ-كِنْ رَّسُولَ اللهِ وَ خَاتَمَ النَّهِ إِنَّ أَنَى اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا (40)

ترجمہ: مُحرتمہارے مردول میں کسی کے باپ نہیں ہیں لیکن اللہ کے رسول ہیں اور اللہ سب کچھ ہیں اور اللہ سب کچھ جانے والے ہیں اور اللہ سب کچھ جانے والا ہے۔

{ مَا كَانَ مُحَبَّدٌ أَبَآ أَحَدِ مِّنْ رِّجَالِكُمْ: مُحَدِّتْهارے مردول میں کسی کے بایہ نہیں ہیں۔} جب سر کارِ دوعالم سُلَّالِیُّلِمِّ نے حضرت زینب دَضِیَ الله تَعَالٰی عَنْهَاسے نکاح فرمالیاتو کفاراور منافقین یہ کہنے لگے کہ آپ نے اپنے بیٹے کی بیوی سے نکاح کر لیا ہے!اس پر بیہ آیت نازل ہوئی اورار شاد فرمایا گیا کہ حضور اقد س صَالِّیْ فِیْمُ تم میں ہے کسی کے باپ نہیں توحضرت زبیر دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ کے بھی آپ حقیقت میں باپ نہیں کہ ان کی منگوحہ آپ کے لئے حلال نہ ہوتی ۔ یادر ہے کہ حضرت قاسم ، طیب ، طاہر اور ابراہیم دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ مُ حضور اکرم صَلَّالتُیُّمِ کے حقیقی فرزند تھے مگروہ اس عمر کونہ پہنچے کہ انہیں رجال بعنی مرد کہا جائے کیونکہ وہ بچین میں ہی وفات پا گئے تھے۔ (آیت میں مذکراولاد کی نفی نہیں بلکہ رجال یعنی بڑی عمر کے مردوں میں سے کسی کے باپ مونے کی 'فغی ہے۔ ) (خازن، الاحزاب، تحت الآیة: ۴۰۰، ۵۰۳/۳، جلالین، الاحزاب، تحت الآیة: ۴۰۰، ص۳۵۵، مدارک،الاحزاب، تحت الآیة: ۴۰، ص ۹۲۳، ملتقطاً)

{وَ لَكِنُ دَّ سُوْلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله كر رسول ہيں۔ } آيت كے شروع كے حصه ميں فرماياكه محر مصطفی علَّی الله علی مردوں میں سے سی كے باپ نہیں لیكن جیسے جسمانی باپ ہو تاہے ایسے ہی روحانی باپ بھی ہو تاہے توفر مادیا كه اگر چہ به مردوں میں سے سی كے جسمانی باپ نہیں ہیں لیكن روحانی باپ ہیں بعنی اللہ كے رسول ہیں تو آیت كے اِس حصے سے مرادیہ ہواكہ تمام رسول امت كونصيحت كرنے ،ان پر شفقت فرمانے ، يونہی

نبي اكرم مَنَا لَيْنَامِمُ كَا آخرى نبي موناقطعي ہے:

یاد رہے کہ حضور اقدس سَلَاتُلِیُمٌ کا آخری نبی ہوناقطعی ہے اور یہ قطعیّت قرآن و حدیث واجماع امت سے ثابت ہے۔ قرآن مجید کی صریح آیت بھی موجود ہے اور اَحادیث تَواتُر کی حد تک بہنچی ہوئی ہیں اور امت کا اِجماع قطعی بھی ہے، ان سب سے ثابت ہے کہ حضور اکر م <sup>مَلَّا فِی</sup>رِ مِن سب سے آخری نبی ہیں اور آپ کے بعد کوئی نبی ہونے والانہیں ۔ جو حضور پُرِ نور صَلَّى اللَّهِ عِلَم كَي نبوت كے بعد كسى اور كونبوت ملناممكن جانے وہ ختم نبوت کامنکر، کافراور اسلام سے خارج ہے۔اعلیٰ حضرت امام احدر ضاخان رَحْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ فَرِماتِ بِينِ:اللَّه عَزَّوَ جَلَّ سِجِااوراسِ كاكلام سِجِا،مسلمان پرجس طرح لاَ إلهَ إِلَّا اللهُ ماننا، الله سُبُحنَهُ وَتَعَالَى كواَحد، صَمد، لاشَريْكَ لَه (لِعني ايك، بنياز اور اس کا کوئی شریک نہ ہونا) جاننا فرض اوّل ومَناطِ ایمیان ہے، بونہی مُحَدٌّ رسولُ اللّٰہ صَلَّا لَيْرُ إِلَّا كُورَاتُمَ النبيدِّنَ مانناان كے زمانے میں خواہ ان کے بعد کسی نبی جدید کی بعثَت کو يقينا محال وباطل جاننا فرض أجل وجزء إيقان ہے۔ ' 'وَ لَاكِنُ رَّسُولَ اللهِ وَ خَاتَمَ النَّبِيِّنَ ' ' نصِ قطعی قرآن ہے ، اس کامنکر نہ منکر بلکہ شبہ کرنے والا ، نہ شاک کہ ادنی ضعیف احتمال خفیف سے تو ہم خلاف رکھنے والا، قطعًا اجماعًا کافر ملعون مُحَلَّد فی التیمران (لعینی ہمیشہ کے لئے جہنمی) ہے، نہ ایسا کہ وہی کافر ہو بلکہ جواس کے عقیدہ ملعونہ پر مطلع ہوکراسے کافرنہ جانے وہ بھی کافر، جواس کے کافر ہونے میں شک و ترَدُّد کوراہ دے وہ بھی کافربیّن الْکَافِعْ جَلِقُ الْکُفْمَانُ (لِینی واضح کافر اور اس کا کفرروش)

ہے۔(فتاویٰ رضویہ،رسالہ:جزاءاللّٰہعدوہ باباہ ختم النبوۃ،۵/۱۵۰)

# ختم نبوت سے کا ثبوت احادیث کی روشنی میں:

یہاں نبی کریم صنَّاللَّٰہُ یُرِم کے آخری نبی ہونے سے متعلق 10 اَحادیث ملاحظہ ہوں ،

(2)... حضرت توبان دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، رسولِ کریم مَثَلِّیْ اِنْمِ نے ارشاد فرمایا: "بے شک الله عَزَّوجَلَّ نے میرے لیے تمام روئے زمین کولپیٹ دیااور میں نے اس کے مشرقوں اور مغربوں کودیکھ لیا۔ (اور اس حدیث کے آخر میں ارشاد فرمایا کہ) عنقریب میری امت میں تیس کذاب ہوں گے، ان میں سے ہرایک میان کرے گاکہ وہ نبی ہے حالانکہ میں خَاتَمَ النَّبیّن ہوں اور میرے بعد کوئی نبییں گمان کرے گاکہ وہ نبی ہے حالانکہ میں خَاتَمَ النَّبیّن ہوں اور میرے بعد کوئی نبیس سے۔ (ابوداؤد، کتاب الفتن والملاح، باب ذکر الفتن ودلائلہ، ۱۳۲/۳، الحدیث: ۲۵۲)

(4)... حضرت جبیر بن مطعم رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے ، رسولِ اکرم مَلَیٰ اللهٔ الله

(5)... حضرت جابر بن عبدالله دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، حضور اقد س مَعَلَّا لَیْمَا مُ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، حضور اقد س مَعَلَّا لَیْمَا مُ الله فَعَلَیْمَا مُن الله فرمایا: "میں تمام رسولوں کا قائد ہوں اور یہ بات بطور فخر نہیں کہتا اور میں سب سے پہلی میں تمام پیغیبروں کا خاتم ہوں اور یہ بات بطور فخر نہیں کہتا اور میں سب سے پہلی شفاعت کرنے والا اور سب سے بہلا شفاعت قبول کیا گیا ہوں اور یہ بات فخرے طور

پرارشادنهی**ں فرماتا۔** (مجم الاوسط،بابالالف،من اسمہ:احمر،ا/۲۳۷،الحدیث: ۱۷۰۰)

(6)... حضرت عرباض بن ساريه رَضِى الله تَعَالَى عَنْهُ سِهِ رَوايت ہے، حضور بُرِ نور مَلَّا لَيْنَا مِن الله تعالَى عَنْهُ سِهِ روايت ہے، حضور بُرِ نور مَلَّا لَيْنَا مِن الله تعالَى كے حضور لوحِ محفوظ میں خَاتَم النَّبِيْنَ (لَكُمَا) تَفَا جب حضرت آدم عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ ابْنَى مَثَى مِين گندهے ہوئے لَكُما) تقا جب حضرت آدم عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ ابْنَى مَثَى مِين گندهے ہوئے سے در مند المام احمد، مند الثاميين، حديث العرباض بن سارية عن النبي صلى الله عليه وسلم، ١٤/١٨، الحديث: ١٤١٦)

(7)... حضرت انس دَخِيَ الله تَعَالَىٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سر کارِ دوعالَم صَلَّىٰ اللهُ عِنْهُ سے روایت ہے، سر کارِ دوعالَم صَلَّىٰ اللهُ عِنْهُ سے روایت ہے، سر کارِ دوعالَم صَلَّىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَهُم ، باب ذہبت النبوّة وبقیت المبشّرات ، ۳/ نہ کوئی نبی ۔ (ترمذی ، کتاب الرؤیاعن رسول الله صلی الله علیه وسلم ، باب ذہبت النبوّة وبقیت المبشّرات ، ۳/ الحدث : ۲۲۷۹)

(8)... حضرت سعد بن الى و قاص رَضِى الله تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے، حضور انور مَعَلَّا اللهِ عَنْهُ مِن مَصْور انور مَعَلَّا اللهِ عَلَى المرتضى كَنَّهُ الله تَعَالَى وَجْهَهُ الْكَرِيْمِ سے ارشاد فرمایا: '' أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُوْنَ مِنْ مُوسَى غَيْدَ اَنَّهُ لَا نَبِيَّ تَرْضَى اَنْ تَكُوْنَ مِنْ مُوسَى غَيْدَ اَنَّهُ لَا نَبِي تَرْضَى الله بَعْدِی '' وَسلم ، کتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل علی بن ابی طالب رضی الله عند ، ص ۱۳۱۰ الحدیث: ۱۳ (۲۴۰۸) العنی کیاتم اس پر راضی نہیں کہ تم یہال میری عند ، ص ۱۳۱۰ الحدیث: ۱۳ (۲۴۰۸) العنی کیاتم اس پر راضی نہیں کہ تم یہال میری نیابت میں ایسے رہوجیسے حضرت موسی عَلَیْدِ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامِ جب این رب سے نیابت میں ایسے رہوجیسے حضرت موسی عَلَیْدِ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامِ جب این رب سے

کلام کے لئے حاضر ہوئے تو حضرت ہارون عَلَیْدِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کُوا بِنَی نیابت میں حجور گئے تھے، ہال یہ فرق ہے کہ حضرت ہارون عَلَیْدِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام نِی تھے جبکہ میری تشریف آوری کے بعد دوسرے کے لئے نبوت نہیں اس لئے تم نبی نہیں ہو۔ میری تشریف آوری کے بعد دوسرے کے لئے نبوت نہیں اس لئے تم نبی نہیں ہو۔ (9)... حضرت علی المرتضٰی کَنَّ مَر الله تَعَالَی وَجُهَهُ الْکَرِیْم نبی کریم صَلَّالَیْکِم کے شَاکل بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: حضور اقدس صَلَّالِیْکِم کے دو کندھوں کے در میان مہرِ نبوت تھی اور آپ خاتم النَّبیتِین شھے۔ (تندی، کتاب الروَیاعن رسول الله صلی الله علیہ وہلم، باب ذہبت النبوۃ وبقیت المبشَّرات، ۱۲۱/۲، الحدیث: ۲۲۷۹)

(10)... حضرت ابوامامہ باہلی رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، حضور انور صَلَّیْ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، حضور انور صَلَّیْ الله بنی نہیں اور تمہارے بعد کوئی نبی نہیں اور تمہارے بعد کوئی امت نہیں ، لہذا تم اپنے رب کی عبادت کرو، پانچ نمازیں پڑھو، اپنے مہینے کے روزے رکھو، اپنے مالوں کی خوش دلی کے ساتھ زکوۃ اداکرو، اپنے دُمَّام کی اطاعت کرو (اور) اپنے رب کی جنت میں داخل ہو جاؤ۔ (جم الکبیر، صدی بن العجلان ابوامامۃ الباہلی۔۔۔الخ، محمد بن زیاد اللہانی عن انی امامۃ ،۱۱۵/۸ الحدیث :۵۳۵)

نوٹ: حضور بُرِ نور مَلَّا لِیُّنِیْ مَی ختم نبوت کے دلائل اور مُنکروں کے رد کے بارے میں معلومات حاصل کرنے کے لئے فتاوی رضویہ کی 14 ویں جلد میں موجود رسالہ ''الْمُبِیْن خَتْمُ النَّبِیِّیْن'' (حضور اقدس مَلَّالیُّیْم کے آخری نبی ہونے کے دلائل)

اور 15 وي جلد مين موجود رساله " حَزَاءُ اللهِ عَدُوَّ لا بِإِبَائِهِ خَتُمَ النُّبُوَّةِ " (خَتْمَ نُوتَ كَانُكُارِ كَارِد) مطالعه فرمائين \_

ڲٵۜٛڲۿٵالتَّبِیُّ إِتَّاْ ٱرْسَلُنْكَ شَاهِبًا وَّمُبَشِّرًا وَّنَذِيْرًا (45)وَّ دَاعِيًا النَّبِیُ اللَّهِ الْأَرْسَلُنْكَ شَاهِبًا (46)

ترجمہ: اے نبی!بینک ہم نے تہ ہیں گواہ اور خوشخبری دینے والا اور ڈرسنانے والا۔ اور اللہ کی طرف اس کے حکم سے بلانے والا اور چرکا دینے والا آفتاب بنا کر بھیجا۔

{آیگها النّبِی ُ اِنّا اَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا الَّهِی ُ اِنّا اللّهِ اللّهُ وَاه بناکر بھیجا ۔ } آیت کے اس جھے میں نبی کریم مثل الله وصف بیان فرمایا گیا کہ الله تعالی نے آپ کو شاہد بناکر بھیجا ہے۔ شاہد کا ایک معنی ہے حاضر و ناظر یعنی مشاہدہ فرمانے والا اور ایک معنی ہے گواہ ۔ اعلی حضرت امام احمد رضا خان دَحْمَةُ الله تَعَالی عَلَیْهِ نے شاہد کا ترجمہ ''حاضر ناظر''فرمایا ہے ، اس کے بارے میں صدر الا فاضل مفتی نعیم الدین مراد آبادی دَحْمَةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں: شاہد کا ترجمہ حاضر و ناظر بہت بہترین ترجمہ ہے ، مفرداتِ راغب میں ہے ''الشّهؤد و الشّهادةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں: شاہد کا ترجمہ حاضر و ناظر بہت بہترین ترجمہ ہے ، مفرداتِ راغب میں ہے ''الشّهؤد و الشّهادةُ الله صُفَوْدُ مَعَ الْهُ شَاهَدَةِ إِمّا بِالْہُ صَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

اگراس کامعنی 'گواہ' کیا جائے تو بھی مطلب وہی بنے گا جواعلی حضرت دَخْمَةُ الله تَعَالَى عَلَيْهِ مِن کہ وہ مشاہدہ کے تعالیٰ عَلَیْهِ نے ترجے میں لکھا، کیونکہ گواہ کو بھی اسی لئے شاہد کہتے ہیں کہ وہ مشاہدہ کے ساتھ جوعلم رکھتا ہے اس کو بیان کرتا ہے اور سر کارِ دوعالَم مُنَّا عَلَیْهِ چونکہ تمام عالَم کی طرف مبعوث فرمائے گئے ہیں اور آپ کی رسالت عامہ ہے ، جبیبا کہ سورہِ فرقان کی بہلی آیت میں بیان ہواکہ

" تَبْرَكَ الَّذِي نَرَّلَ الْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِم لِيَكُونَ لِلْعُلَمِيْنَ نَذِيْرًا "(فرقان:۱)

ترجمهٔ كنزُالعِرفان: وه (الله) برئ بركت والا ہے جس نے اپنے بندے پر قرآن نازل فرمایا تاكدوہ تمام جہان والوں كوڈر سنانے والا ہو۔

# حضورِ اقد س صَالِحَيْنَةُ مِ حاضر و ناظر ہیں:

اہلسنّت کا بیہ عقیدہ ہے کہ سیّد المرسَلین مَثَّلِقَیْمِ اللّہ تعالیٰ کی عطاسے حاضر و ناظر ہیں اور بیہ عقیدہ آیات، اَحادیث اور بزر گانِ دین کے اَقوال سے ثابت ہے ،یہاں

جہلے ہم حاضر و ناظر کے لغوی اور شرعی معنی بیان کرتے ہیں ،اس کے بعد ایک آیت ،ایک حدیث اور بزرگانِ دین کے آقوال میں سے ایک شخصیت کا قول ذکر کریں گے، چنانچہ حاضر کے لغوی معنی ہیں سامنے موجود ہونا یعنی غائب نہ ہونا اور ناظر کے کئ معنی ہیں جیسے دیکھنے والا، آنکھ کا تل، نظر ، ناک کی رگ اور آنکھ کا پانی وغیرہ اور عالم میں حاضر و ناظر کے شرعی معنی یہ ہیں کہ قُدسی قوت والا ایک ہی جگہ رہ کر تمام عالم کو اپنے ماضر و ناظر کے شرعی معنی یہ ہیں کہ قُدسی قوت والا ایک ہی جگہ رہ کر تمام عالم کو اپنے سے کہ تھے کی ہونے اور دور و قریب کی آوازیں سنے یا ایک آن میں تمام عالم کی سیر کرے اور سینکڑ وں میل دور حاجت مندوں کی حاجت روائی کرے ۔یہ رفتار خواہ سیر کرے اور سینکڑ وں میل دور حاجت مندوں کی حاجت روائی کرے ۔یہ رفتار خواہ مویا آئی ہویاجسم مثالی کے ساتھ ہویا آئی جسم سے ہو جو قبر میں مدفون ہے یا کئی جگہ موجود ہے۔ (جاء الحق، حاضر و ناظر کی بحث، ص ۱۱۱، طفقا)

سورہِ آخزاب کی آیت نمبر 6 میں اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے: ''اکٹِبیُّ اُولی بِالْہُوَّ مِنِیْنَ مِنُ اَنْفُسِهِمْ" یعنی نبی کریم (سَلَّالِیُّیُمُّم) مسلمانوں کے ان کی جانوں سے زیادہ قریب ہیں ۔اور بیربات ظاہر ہے کہ جو قریب ہوتا ہے وہ حاضر بھی ہوتا ہے اور ناظر بھی۔

حضرت عبدالله بن عمر رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُمَا سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت مَلَّى اللهِ عَنْهُمَا سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت مَلَّى اللهِ عَنْهُمَا فِي اللهِ اللهِ

جیسے اس ہاتھ کی ہنتھیلی کو دیکھ رہا ہوں۔ (کنزالعمال، کتاب الفضائل، الباب الاول فی فضائل سید نامجمہ صلی الله علیہ وسلم۔۔۔الخ، الفصل الثالث، ۱۸۹/۱، الحدیث: ۳۱۹۲۸، الجزء الحادی عشر)

شاہ عبدالحق محدث دہلوی دَحْبَهُ الله تَعَالیٰ عَکَیْدِ فرماتے ہیں: (اہلِ حق میں سے)
اس مسکلہ میں کسی ایک کابھی اختلاف نہیں ہے کہ رسول کریم مَنَّا اَللَّٰہِ اپنی حقیقی زندگی
مبار کہ کے ساتھ دائم اور باقی ہیں اور امت کے احوال پر حاضر وناظر ہیں اور حقیقت
کے طلبگاروں کواور ان حضرات کوجو آپ کی طرف متوجہ ہیں ،ان کوفیض بھی پہنچاتے
ہیں اور ان کی تربیت بھی فرماتے ہیں اور اس میں نہ تو مجاز کا شائبہ ہے نہ تاویل کا بلکہ
تاویل کاوہم بھی نہیں ۔ (مکتوبات شیخ مع اخبار الاخیار ،الرسالة الثامنة عشر سلوک اقرب السبل بالتوجہ الی سیدالرسل صلی اللہ علیہ والہ وسلم ، ص ۱۵۵)

نوٹ: بی کریم مَلَّالِیَّا مِ کَا صَالِم عَلَیْ اللَّهِ کَا حَاصَر و ناظر ہونے سے متعلق تفصیلی معلومات حاصل کرنے کے لئے مفتی احمد یار خال نعیمی دَحْمَدُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ کَی کتاب ''جاءالحق''اوراس مسلے سے متعلق دیگر علماءِ اہلسنّت کی کتب کا مطالعہ فرمائیں۔

### كياالله تعالى كوحاضرو ناظر كهيسكته بين؟

یادرہے کہ اللہ تعالی کی عطاسے اس کے حبیب مَثَلَّ اللَّهِ آو حاضر و ناظر ہیں جبکہ اللہ تعالی کو حاضر و ناظر نہیں کہسکتے کیونکہ حاضر و ناظر کے جولغوی اور حقیقی معنی ہیں وہ اللہ تعالی کی شان کے لائق نہیں ۔اعلی حضرت امام احمد رضا خان دَحْبَةُ الله تَعَالی عَلَیْهِ

فرماتے ہیں: حاضر و ناظر کا اِطلاق بھی باری عَزَّوَ جَلَّ پرنہ کیا جائے گا۔ علماءِ کرام کواس کے اطلاق میں یہاں تک حاجت ہوئی کہ اس (کا اطلاق کرنے والے) پرسے نفی تکفیر فرمائی۔(فتاوی رضویہ، کتاب الشق، عروض و توانی، ۵۴/۲۹)

دوسرے مقام پر فرماتے ہیں ''اُسے (یعنی اللّٰہ تعالیٰ کو) حاضر و ناظر بھی نہیں کہہ سکتے، وہ شہید و بصیر ہے، حاضر و ناظر اس کی عطاسے اُس کے محبوب عَلَیْهِ اَفْضَلُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَا مرہیں۔(فتاویٰارضویہ،عقائدوکلام دربینات،۳۳۳/۲۹)

{وَ مُبَشِّمًا وَّ نَذِيرًا: اور خَوْ خَرى دينے والا اور ڈرسنانے والا۔ کیہاں سید العالمین مُنَا اللہ کُم مُبَشِّمًا وَ نَذِیرًا: اور خَوْ خَری دینے والا اور ڈرسنانے والا۔ کی منافروں کو جنت کی خوشخری دینے والا اور کافروں کو جہنم کے عذاب کا ڈرسنانے والا بناکر بھیجا۔ (مدارک، الاحزاب، تحت الآیة: ۴۵، ص۹۴۴)

#### سورة ص

# آمُرعِنْكَهُمْ خَزَآبِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيْزِ الْوَهَّابِ (9)

ترجمہ: کیاان کے پاس تمہارے عزت والے، بہت عطافرمانے والے رب کی رحمت کے خزانے ہیں؟

{ أَمْرِعِنْكَهُمْ خَزَآبِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ: كياوه تمهارے رب كى رحمت كے خزا جُي

ہیں۔ } بینی اے حبیب! مَلَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ ال

# اب کسی کونبوت نہیں مل سکتی:

اس آیت سے معلوم ہواکہ نبوت اللہ تعالی کا خاص عطیہ ہے، وہ اپنے بندوں میں سے جسے چاہے اس سعادت سے مشرف فرما دے، لیکن یہ یادرہ کہ تاجدارِ رسالت مَثَّالِیْا یُّم کی تشریف آوری کے بعداب کسی کو نبوت نہیں مل سکتی کیونکہ اللہ تعالی نے آپ مَثَّالِیْا یُّم پر نبوت کاسلسلہ ختم فرما دیا ہے، جبیا کہ ار شادِ باری تعالی ہے:

مما کان مُحَمَّدٌ اَبا اَ حَدِي مِن تِرِ جَالِكُم وَلكِن رَّسُولَ اللّٰهِ وَ خَاتَم النَّدِی اِن اللّٰہِ وَ خَاتَم النَّدِی اِن اللّٰہِ اِن اللّٰہِ وَ خَاتَم النَّدِی اِن اللّٰہِ اللّٰہ اللّٰہِ اللّٰہ اللّٰہِ اللّٰہ اللّٰہِ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰ اللّٰہ اللّ

ترجمہ کُنزُ العِرفان: محمد تمہارے مردوں میں کسی کے باپ نہیں ہیں لیکن اللّٰہ کے رسول ہیں اور سب نبیوں کے آخر میں تشریف لانے والے ہیں اور اللّٰہ

سب پچھ جاننے والاہے۔

اور حضرت توبان دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سیّد المرسَلین مَلَّیْ اللّٰهِ اَللّٰهِ اللّٰهِ اَللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ

#### سورة اَلزُّمَر

اَلَا لِلْعِالَٰتِ مِنُ الْخَالِصُ - وَ الَّذِينَ التَّخَنُوُا مِنْ دُونِهُ اَوْلِياءَ - مَا نَعْبُلُهُمُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ترجمہ: سن لو!خالص عبادت اللہ ہی کیلئے ہے اور وہ جنہوں نے اس کے سوا اور مدد گار بنار کھے ہیں (وہ کہتے ہیں:) ہم توان بتوں کی صرف اس لئے عبادت کرتے ہیں تاکہ بیہ ہمیں اللہ کے زیادہ نزدیک کردیں۔ اللہ ان کے در میان اس بات میں فیصلہ کردے گاجس میں بیہ اختلاف کررہے ہیں بیشک اللّٰداسے ہدایت نہیں دیتا جو جھوٹا، بڑانا شکرا ہو۔

{ اَلَا مِنْهِ الدِّينُ الْخَالِصُ: سَ لو! خالص عبادت الله بي كيليَّ ہے \_ } اس آيت كا خلاصہ بیرہے کہ اے لوگو! سن لو کہ شرک سے خالص عبادت اللہ تعالی ہی کیلئے ہے کیونکہ اس کے سواکوئی عبادت مستحق ہی نہیں اور وہ بت پرست جنہوں نے اللہ تعالی کے علاوہ اور معبود تھہرا لئے ہیں اور بتوں کی پیرجاکرتے ہیں ،وہ (اللہ تعالیٰ کو خالق ماننے کے باوجود) کہتے ہیں کہ ہم توان بتوں کی صرف اس لئے عبادت کرتے ہیں تاکہ یہ ہمیں اللہ تعالیٰ کے زیادہ نزدیک کردیں تو یہ ہمجھنے والے جھوٹے اور ناشکرے ہیں لعنی جھوٹے تواس بات میں ہیں کہ بتوں کو خدا کا قرب دلانے والا مجھتے ہیں اور ناشکرے اِس لئے ہیں کہ خداکی نعتیں کھاکراور اس کوخالق مان کر پھر بھی شرک کرتے ہیں توان کافروں کامسلمانوں کے ساتھ توحیدو شرک میں جواختلاف ہے اس کافیصلہ قیامت میں اللہ تعالیٰ ہی فرمائے گااور وہ فیصلہ ایمان داروں کو جنت میں اور کافروں کو دوزخ میں داخل کرنے کے ذریعے ہو گا۔

### صرف الله تعالى كى رضاك لئے كياجانے والاعمل مقبول ہے:

اس آیت سے معلوم ہوا کہ وہی عمل قابلِ قبول ہے جو صرف اللہ تعالی کی رضا کے لئے کیا جائے ،اسی طرح حضرت بزید رقاشی رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے مروی ہے، ایک شخص نے عرض کی: یار سول اللہ! صَلَّاتِیْمِ ، ہم شہرت حاصل کرنے کے لئے ارشاد اسپے آموال دیتے ہیں ، کیا ہمیں اس کا کوئی اجر ملے گا؟ نبی کریم صَلَّاتِیْمِ مِن ارشاد فرمایا: "اللہ تعالی اسی عمل کو قبول فرما تا ہے جو خالص اس کے لئے کیا جائے ، پھر آپ صَلَّی اللّٰہِ مِنْ الله تعالی اسی عمل کو قبول فرما تا ہے جو خالص اس کے لئے کیا جائے ، پھر آپ صَلَّی اللّٰہِ الللّٰہِ اللّٰہِ الل

#### الله تعالی کے مقبول بندوں کو وسیلہ مجھنا شرک نہیں:

یادرہے کہ کسی کواللہ تعالی سے قرب حاصل ہونے کا وسیلہ بمجھنا شرک نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ تک پہنچنے کے لئے وسیلہ تلاش کرنے کا قرآنِ پاک میں حکم دیا گیا ہے، جبیباکہ ارشادِ باری تعالی ہے:

" يَّأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا التَّقُوا اللهَ وَ ابْتَغُوَّا اللهِ اللهِ وَ ابْتَغُوَّا اللهِ اللهِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اله

ترجمهٔ کنزُالعِرفان: اے ایمان والو! الله سے ڈرو اور اس کی طرف وسیلہ ڈھونڈو۔

البتہ جسے وسیلہ سمجھا جائے اسے معبود جاننا اور اس کی بوجاکر ناضر ورشرک ہے۔ بیہ فرق سامنے رکھتے ہوئے اگر انبیاء کرام عَلَیْهِمُ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَامِ اور اولیاءِ عِظام رَحْمَةُ الله تَعَالْ عَلَیْهِمُ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَامِ اور اولیاءِ عِظام رَحْمَةُ الله تَعَالْ اللهِ عَلْلُ عَلَیْهِمُ کو اللّٰہ تعالیٰ سے قرب حاصل ہونے کا وسیلہ سمجھنے سے متعلق اہلِ حق کا

عقیدہ اور نظرِیّہ دیکھاجائے توواضح ہوجائے گاکہ ان کا یہ عقیدہ شرک ہرگزنہیں ، کیونکہ وہ انبیاء کرام عَکَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلام اور اولیاءِ عظام دَحْبَةُ الله تَعَالَیْ عَکَیْهِمُ کو معبود نہیں اور مائے اور نہ ہی ان کی عبادت کرتے ہیں بلکہ معبود صرف اللہ تعالیٰ کو مانتے ہیں اور صرف اسی کی عبادت کرتے ہیں جبکہ انہیں صرف اللہ تعالیٰ کا مقبول بندہ مان کراس کی بارگاہ تک چہنچنے کا ذریعہ اور وسیلہ ہجتے ہیں ۔ آیت میں مشرکوں کی بتوں کو وسیلہ ماننے کی تزدید دو وجہ سے ہے۔ ایک تواس وجہ سے کہ وہ وسیلہ ماننے کے چکر میں بتوں کو خدا کی تردید دو وجہ سے ہے۔ ایک تواس وجہ سے کہ وہ وسیلہ مان کی عبادت اِس لئے کہیں مان کی عبادت اِس لئے کرتے ہیں کہ یہ ہمیں خدا کے قریب کردیں ۔ دوسرار داس وجہ سے ہے کہ وسیلہ ماننا کرتے ہیں کہ یہ ہمیں خدا کے قریب کردیں ۔ دوسرار داس وجہ سے ہے کہ وسیلہ ماننا کی بارگاہ میں شفاعت کرنے والا ماننا ہے اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شفاعت کرنے والا ماننا ہے اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شفاعت کرنے والا ماننا ہے اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شفاعت کرنے والا ماننا ہے اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شفاعت کرنے دالا ماننا ہے اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شفاعت کرنے دالے کہ ہوں کو تو توں کو شفیح ماننا خدا پر جھوٹ ہے۔

# إِنَّكَ مَيِّتُ وَّانَّهُمْ مَّيِّتُونَ (30)

ترجمہ: (اے حبیب!) بیشک تمہیں انتقال فرمانا ہے اور ان کو بھی مرنا ہے۔
{ اِنَّكَ مَیِّتُ وَّ اِنَّهُمْ مَّیِّتُوْنَ: بینک تمہیں انتقال فرمانا ہے اور ان کو بھی مرنا ہے۔
ہے۔} اس آیت میں ان کفار کا رد ہے جو سر کار دو عالَم صَلَّ اللَّیْامِ کی وفات کا انتظار کیا کرتے تھے، انہیں فرمایا گیا کہ خود مرنے والے ہو کر دو سرے کی موت کا انتظار کرنا حماقت ہے۔(جلالین مع صاوی، الزم، تحت الآیة: ۱۷۹۲/۵،۳۰)

انبیاءِکرام عَکَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی موت وحیات کے بارے اہلسنت کاعقیدہ:
کفار توزندگی میں بھی مرے ہوئے ہیں اور انبیاءِکرام عَکَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی
موت ایک آن کے لئے ہوتی ہے پھر آئہیں حیات عطافرمائی جاتی ہے۔اس پر بہت
سے شرعی دلائل قائم ہیں،ان میں سے دویہاں ذکر کئے جاتے ہیں۔

(1)... حضرت ابودرداء رَضِى الله تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت مَلَّا لَيْنَا مِنَا الله عَدَيْهِم الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كَ الله الله الله عَدَيْهِم الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كَ الله عَدَيْهِم الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كَ مَعْمُ الله قران وَكُوانا زمين پرحرام فرماديا ہے، پس الله تعالی كانی زندہ ہے، اسے رزق دیاجاتا ہے۔ (ابن ماجہ ، کتاب الجنائز، باب ذكروفاته ودفع صلی الله عليه وسلم ، ۲۹۱/۲۱، الحدیث: ۱۹۳۷)

(2)... حضرت انس بن مالک دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سیّد المرسَلین مَنَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

اعلى حضرت رَحْمَةُ الله تَعَالى عَلَيْهِ فرمات بين:

آنبیا کو بھی اجل آنی ہے مگر ایسی کہ فقط آنی ہے پھر اُسی آن کے بعد اُن کی حیات

# مثلِ سابق وہی جسمانی ہے لَهُهُ هَا يَشَاَءُوْنَ عِنْكَارَ بِهِهُ أَ- ذَلِكَ جَزَّوُّا الْهُحُسِنِيْنَ (34) ترجمہ: ان كيكئے ان كے رب كے پاس ہروہ چيز ہے جو بيہ چاہیں گے۔ بيہ نیک بندوں كاصلہ ہے۔

{لَهُمُّ مَّا يَشَاءُوْنَ عِنْدَ رَبِّهِمُ : ان كيك ان كرب كے پاس ہروہ چيز ہوگی جو يہ چاہيں گے۔} اس آیت میں متقی لوگوں کے اُخروی انعامات کو بیان کیا گیا ہے ، چنا نچہ اس آیت کا خلاصہ بیہ ہے کہ ان متقی لوگوں کے لئے دنیا میں اچھے اعمال کرنے کے بدلے آخرت میں ہروہ نفع ہے جو وہ چاہیں گے اور وہ ہر طرح کے نقصان سے محفوظ رہیں گے ، نیک بندوں کا یہی صلہ ہے۔

### الله تعالى كے مُقَرّب بندوں كو ملنے والى قدرت اور اختيار:

یادرہے کہ اللہ تعالی کے بعض مقرب بندے ایسے ہیں جنہیں دنیا میں بھی اللہ تعالی یہ قدرت و اختیار دیتا ہے کہ وہ جو چاہتے ہیں وہ ہوجا تا ہے جیسے صحیح بخاری کی حدیث ہے ،رسولِ کریم مُلَّا اللّٰہِ ﷺ نے ارشاد فرمایا: 'کمیا میں تمہیں بتا دوں کہ جنتی کون ہیں ؟ ہروہ کمزور اور گمنام آدمی کہ اگروہ اللہ تعالی کے بھروسے پرقشم کھا بیٹے تواللہ تعالی اسے سچاکردے۔ (بخاری، کتاب الادب، باب الکبر، ۱۱۸/۲، الحدیث: ۱۵۰۷)

اور سیج مسلم میں ہے،حضور بُرِ نور صَلَّاللَّهُ عِنْ ارشاد فرمایا"بہت سے لوگ ایسے

# كيااولياء رَحْمَةُ الله تَعَالى عَلَيْهِم كيليّ اختيار تسليم كرناشرك ہے؟

یہاں ایک بڑی دلچسپ بات ہے کہ بہت سے لوگ ایسے ہیں کہ اگر اولیاء کوئے اُللہ تَعَالیٰ عَلَیْهِ مِ کَلِیْتُ یہ فَضیلت ثابت کریں کہ وہ جوچاہیں ہوجا تاہے تو یہ لوگ کہتے ہیں کہ تم نے انہیں خدا بنا دیا، یا یہ تو خدا بنانے والی بات ہوگئ۔ ایسے لوگوں سے سوال ہے کہ جنت میں توہر جنتی کو یہ فضیلت حاصل ہوگی توکیا جنت میں تمام لوگ خدا بن جائیں گے؟ یا اِس آیت میں جو فضیلت بیان کی گئ ہے وہ بندوں کو جنت میں خدا بن جائیں گے؟ یا اِس آیت میں جو فضیلت بیان کی گئ ہے وہ بندوں کو جنت میں خدا بن جائیں گے؟ یا اِس آیت میں جو فضیلت بیان کی گئ ہے وہ بہر حال اللہ تعالی کی عطا کئے ثابت کیا جائے یا آخرت میں جنت میں ہر جنتی کیلئے وہ بہر حال اللہ تعالی کی عطا سے ہوگا لہذا یہاں شرک کا تَصُوُّر بھی نہیں کیا جاسکتا اور جو لوگ ایسی چیزوں کو شرک کہتے ہیں وہ حقیقت میں نہ تو شرک کا مطلب جانتے ہیں اور نہ ہی خداکی عظمت کو جھتے ہیں۔

# لَهُ مَقَالِينُ السَّلَوْتِ وَ الْأَرْضِ - وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالنِّ اللَّهِ

## أُولَبِكَ هُمُ الْخُسِرُ وْنَ (63)

ترجمہ: آسانوں اور زمین کی تخیاں اسی کی ملکیت میں ہیں اور جنہوں نے اللہ کی آبیوں کا انکار کیاوہ ہی نقصان اٹھانے والے ہیں۔

# زمین کے خزانوں کی تنجیاں حضورِ آفدس صَالِقَیْمُ کو بھی عطا ہوئی ہیں:

یادرہے کہ اللہ تعالی نے زمین کے خزانوں کی تنجیاں اپنے حبیب مَثَّلِظَیْمِ کو بھی عطا فرمائی ہیں ، چیانچیہ حضرت عقبہ بن عامر فرماتے ہیں کہ ایک دن تاجدارِ رسالت مَثَّالِثَیْمِّ شہدائے اُحد پر نماز پڑھنے کے لئے تشریف لے گئے جیسے میت پر نماز پڑھی جاتی ہے، پھر منبر پر جلوہ افروز ہوکر فرمایا" میں تمہارا پیش رَوہوں اور میں تم پر گواہ ہوں اور بیٹ کے جنان کے خزانوں بے شک خداکی قسم! میں اپنے حوض کواب بھی دیکھ رہا ہوں اور مجھے زمین کے خزانوں کی تخیاں یا (یہ فرمایا کہ مجھے) زمین کی تخیاں عطافر مادی گئی ہیں اور بے شک خداکی قسم! مجھے تمہارے متعلق یہ ڈر نہیں کہ میرے بعد شرک کرنے لگو کے بلکہ مجھے اندیشہ ہے کہ تم دنیا کی محبت میں بھنس جاؤ گے۔ (بخاری کتاب البنائز، باب الصّلاة علی الشہید، ۱۲۵۲/۱ الحدیث:

اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان دَحْمَهُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ کیا خوب فرماتے ہیں:
اِن کے ہاتھ میں ہر کنجی ہے

اِن کے ہو کھ میں اور ان ہے مالکِ مُحُل کہلاتے ہے ہیں

سورة ٱلْمُؤْمِن (ٱلْغَافِي)

اَلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُلُوًّا وَّعَشِيًّا ﴿ وَيَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ النَّارُيُعُونَ اَشَاعَةُ الدَّالُ فِرْعَوْنَ اَشَكَّا الْعَنَابِ (46)

ترجمہ: آگ جس پر صبح و شام پیش کیے جاتے ہیں اور جس دن قیامت قائم ہوگی، (حکم ہوگا) فرعون والوں کو سخت ترعذاب میں داخل کرو۔ {اَلنَّادُ يُعُرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوَّا وَّ عَشِيًّا: آگ جس پرضج و شام پیش کیے جاتے ہیں۔ ایعنی فرعون اور اس کی قومکو دنیا میں غرق کر دیا گیا، پھر انہیں صبح و شام آگ پر پیش کیا جاتا ہے اور وہ اس میں جلائے جاتے ہیں اور جس دن قیامت قائم ہوگی، اس دن فرشتوں کو حکم فرمایا جائے گا کہ فرعون والوں کو جہنم کے سخت تر عذاب میں داخل کردو۔ (جلالین، غافر، تحت الآیة: ۲۹، ص۳۹۳)

حضرت عبداللہ بن مسعود رَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ فرماتے ہیں کہ فرعونیوں کی روحیں سیاہ پر ندوں کے قالب میں ہر روز دو مرتبہ صبح وشام آگ پر پیش کی جاتی ہیں اور ان سے کہاجا تاہے کہ بیر آگ تمہارامقام ہے اور قیامت تک ان کے ساتھ یہی معمول رہے گا۔ (خازن، حم المؤمن، تحت الآیة: ۲۳/۴٬۴۸۱)

### عذاب قبر كاثبوت:

اس آیت سے عذابِ قبر کے ثبوت پر اِستدلال کیا جاتا ہے کیونکہ یہاں پہلے ضبی و شام فرعونیوں کو آگ پر پیش کئے جانے کا ذکر ہوا اور اس کے بعد قیامت کے دن سخت تر عذاب میں داخل کئے جانے کا بیان ہوا، اس سے معلوم ہوا کہ قیامت سے بہلے بھی انہیں آگ پر پیش کرکے عذاب دیا جارہاہے اور یہی قبر کا عذاب ہے۔کشر اَحادیث سے بھی قبر کا عذاب برحق ہونا ثابت ہے،ان میں سے ایک حدیث پاک یہ اُحادیث سے بھی قبر کا عذاب برحق ہونا ثابت ہے،ان میں سے ایک حدیث پاک یہ ہے، چنانچہ

حضرت عبدالله بن عمر رَضِى الله تَعَالَى عَنْهُ سے روایت ہے ، رسولُ الله مَلَّ اللهُ اللهُ عَنْهُ سے روایت ہے ، رسولُ الله مَلَّ اللهُ اللهُ عَنْهُ سے روایت ہے ، رسولُ الله مَلَّ اللهُ عَنْهُ بِرِجنت في ارشاد فرمایا: ہر مرنے والے پراس کامقام مسلح وشام پیش کیا جاتا ہے کہ یہ تیرا ٹھکانہ ہے یہاں تک کہ کا اور دوزخ کا اور اس سے کہا جاتا ہے کہ یہ تیرا ٹھکانہ ہے یہاں تک کہ قیامت کے دن الله تعالی بخصے اس کی طرف اٹھائے ۔ (صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب المیّت یعرض علیہ مقعدہ... الخ، الهم ۱۳۵۹، الحدیث: ۱۳۷۹)

الله تعالی ہمیں اپنے حبیب مَلَّالِیَّا ِمُ کے صدقے قبر کے عذاب سے محفوظ فرمائے،امین۔

سورة حمّ اَلسَّجُكة (فُصِّلَت)

قُلُ إِنَّمَا اَنَا بَشَرٌ مِّفُلُكُمْ يُوْخَى إِلَى ٓ اَنَّمَا اللهُكُمْ اِللهٌ وَّاحِلُ فَاللَّهُ مِّ اللهُكُمْ اللهُ وَاحِلُ فَاللَّهُ مِّ اللهُكُمْ اللهُ وَاحِلُ فَاللَّهُ مِعْ اللهُ اللهُكُمْ اللهُ وَاحِلُ فَاللَّهُ مَعْ اللهُ اللهُ مُعْرِد كِيْنَ (6)

ترجمہ: تم فرماؤ: میں تمہارے جیسا ایک انسان ہی ہوں، میری طرف ہے دی جسے جمعانی معبود ہے تواس کی طرف سید سید سے رہواور اس سے معافی ما گلواور مشرکول کیلئے خرائی ہے۔

سید سے رہواور اس سے معافی ما گلواور مشرکول کیلئے خرائی ہے۔

{ قُلُ إِنَّهُ آ اَنَا بَشَنُ مِّ مُنْ اُکُمُ: تم فرماؤ: میں تمہارے جیسا ایک انسان ہی ہوں۔ }

اس آیت کا خلاصہ ہے ہے کہ اے تمام مخلوق سے زیادہ مُعرِیز اور دو عالَم کے سردار!

صَلَّىٰ عَلَيْهِمْ ، آپ ان لو گوں کی ہدایت اور نصیحت کے لئے تواضُع کے طور پر فرما دیں کہ میں آدمی ہونے میں ظاہری طور پرتم جبیا ہوں کہ میں دیکھابھی جاتا ہوں ،میری بات بھی سنی جاتی ہے اور میرے تمہارے در میان میں بظاہر جنس کا بھی کوئی اختلاف نہیں ہے، توتمہارایہ کہناکیسے مجیح ہوسکتاہے کہ میری بات نہ تمہارے دل تک پہنچتی ہے، نہ تمہارے سننے میں آتی اور میرے تمہارے در میان کوئی رکاوٹ ہے، اگر میری بجائے کوئی دوسری جنس کافر د جیسے جن یافرشتہ آتا توتم کہسکتے تھے کہ نہ وہ ہمارے دیکھنے میں آتے ہیں ، نہ ان کی بات سننے میں آتی ہے اور نہ ہم ان کے کلام کو سمجھ سکتے ہیں ، ہمارے اور ان کے در میان توجنسی مخالفت ہی بڑی ر کاوٹ ہے لیکن پہاں تواپیانہیں ، کیونکہ میں بشری صورت میں جلوہ نما ہوا ہوں توتمہیں مجھ سے مانوس ہونا جاہئے اور میرے کلام کو سمجھنے اور اس سے فائدہ اٹھانے کی بہت کوشش کرنی جاہئے کیونکہ میرا مرتبہ بہت بلندہے اور میراکلام بہت عالی ہے ،اس لئے میں وہی کہتا ہوں جو مجھے وحی ہوتی ہے کہ اے لوگو!تمہارامعبود ایک ہی معبود ہے تواس کی طرف سیدھے رہو، اس پرایمان لاؤ،اس کی اطاعت اختیار کرواوراس کی راہ سے نہ پھرواوراس سے اپنے فاسد عقائداوراعمال کی معافی مانگواور یادر کھو کہ مشر کوں کیلئے خرابی اور ہلاکت ہے۔(ابوسعود، السجدة، تحت الآية: ٨٠٢/٥،٦ خازن، فصلت، تحت الآية: ٨٠/٣،١، خزائن العرفان، حم السجدة، تحت الآية: ۲، ص۸۷۸ – ۱۹۸، ملتقطاً)

#### تاجدارِ رسالت صَّالِيَّالِمُ كَى بَشْرِيَّت:

سرکارِ دوعا کم منگانی آیا کاظاہری لحاظ سے ''آنا بشکر میڈنگٹم'' فرمانااس حکمت کی وجہ سے ہے کہ لوگ ان سے ہدایت اور نصیحت حاصل کریں، نیز آپ کا یہ فرمان تواضع کے طور پر ہے اور جو کلمات تواضع کے لئے کہے جائیں وہ تواضع کرنے والے کا منصب بلند ہونے کی دلیل ہوتے ہیں، چھوٹول کا ان کلمات کو اس کی شان میں کہنایا اس سے برابری ڈھونڈھنا ترکِ ادب اور گستاخی ہوتا ہے، توکسی اُمتی کوروانہیں کہ وہ حضور بُر نور منگانی آئی میں کہنایا گلائی کے ہم مثل ہونے کا دعوی کرے اور یہ بھی ملحوظ رہنا چاہئے کہ آپ منگانی آئی کہ آپ منگانی آئی گائی گائی گائی گائی گائی گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی ہے، ہماری بشریت کو اس سے کچھ بھی نسبت نہیں۔ (خزائن العرفان، جم السجد ہ تحت الآیۃ: ۲۰ مل ۱۹۸۸ طفقا)

نوٹ: حضورِ اکرم مُلَّالِیُّا کِی بشریت سے متعلق تفصیلی کلام سورہ کہف کی آیت نمبر 110 کی تفسیر کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

سورةالشُّوْرى وَمَاْ اَصَابَكُمْ مِّنْ مُّصِيْبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ آيْدِيْكُمْ وَيَعُفُوا عَنْ كَثِيْرٍتْ(30)

ترجمہ: اور تمہیں جو مصیبت بہنجی وہ تمہارے ہاتھوں کے کمائے ہوئے اعمال

کی وجہ سے ہے اور بہت کچھ تووہ معاف فرمادیتا ہے۔

{وَ مَاۤ اَصَابَكُمْ مِّنُ مُّصِيْبَةٍ: اور تهميں جو مصيبت يَنْجَی۔ اس آیت میں ان مُکَّفَ مومنین سے خطاب ہے جن سے گناہ سرزد ہوتے ہیں اور مرادیہ ہے کہ دنیا میں جو تکلیفیں اور مصیبتیں مومنین کو پہنچتی ہیں اکثراُن کا سبب ان کے گناہ ہوتے ہیں ،اُن تکلیفوں کو اللہ تعالی اُن کے گناہ ہوتی ہے۔
اس کے درجات کی بلندی کے گئا ہوتی ہے۔
اس کے درجات کی بلندی کے گئے ہوتی ہے۔

# تناشخ کے قائلین کارد:

یاد رہے کہ انبیاء کرام عکیہ ہے الصّدادة والسّد مروکہ گناہوں سے پاک ہیں اور چھوٹے ہے جو کہ مُکانَّف نہیں ہیں ، ان سے اس آیت میں خطاب نہیں کیا گیا ، اور بعض گراہ فرقے جو تناشخ بعنی روح کے ایک بدن سے دوسرے بدن میں جانے ، اور بعض گراہ فرقے جو تناشخ بعنی روح کے ایک بدن سے دوسرے بدن میں جانے کے قائل ہیں وہ اس آیت سے اِستدلال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اس آیت سے ثابت ہو تاہے کہ چھوٹے بچوں کو جو تکلیف پہنچتی ہے وہ ان کے گناہوں کا متیجہ ہواور ابھی تک چو نکہ اُن سے کوئی گناہ ہوا نہیں تولازم آیا کہ اس زندگی سے پہلے کوئی اور زندگی ہو گی جس میں گناہ ہوئے ہوں گے ۔ ان کا اس آیت سے اپنے باطل مذہب پر اِستدلال گی جس میں گناہ ہوئے ہوں گے ۔ ان کا اس آیت سے اپنے باطل مذہب پر اِستدلال باطل ہے کیونکہ بچے اس کلام کے مُخاطب ہی نہیں جیسا کہ عام طور پر تمام خطابات باطل ہے کیونکہ حضرات کو ہی ہوتے ہیں ۔ (خزائن العرفان، الثوری، تحت الآیہ: ۲۰س، ۲۰۰۰ می ۲۰۰۰ می تھا۔

لخصًا)

نیز بالفرض اگر ان لوگوں کی بات کو ایک کھے کے لئے تسلیم کرلیں تو ان سے سوال ہے کہ بچوں کو تکالیف تو تقینی طور پر آتی ہی ہیں خواہ وہ ان لوگوں کے عقیدے کے مطابق ساتواں جنم ہویا پہلا، توسوال سے ہے کہ بچوں کے پہلے جنم میں جو تکلیفیں آتی ہیں وہ کون سے گناہوں کی وجہ سے ہوتی ہیں ؟ یونکہ اس سے پہلے تو کوئی جنم ان کے عقیدے کے مطابق بھی نہیں گزراہوتا۔

#### سورة الرُّخُون

وَ إِنَّهُ لَعِلْمٌ لِّلسَّاعَةِ فَلَا تَمُتَرُنَّ مِهَا وَ اتَّبِعُوْنِ ۚ - هٰذَا صِرَاطٌ مُّسۡتَقِيۡمٌ (61)

ترجمہ: اور بیشک عیسلی ضرور قیامت کی ایک خبر ہے توہر گز قیامت میں شک نه کرنااور میری پیروی کرنا۔ بیہ سیدھاراستہ ہے۔

{وَ إِنَّهُ لَعِلْمٌ لِّلسَّاعَةِ: اور بینک عیسی ضرور قیامت کی ایک خبرہے۔} الله تعالی فی ایک خبرہے۔} الله تعالی نے ایخ صبیب مَثَّلَ اللهُ عَلَیْهِ الصَّلَوةُ فی ایک خبریب مَثَّل اللهُ مِن اللهُ الل

کرنا، بیر سیدهاراسته ہے جس کی میں تمہیں دعوت دے رہا ہوں۔(مدارک،الزّخرف، تحت الآیة:۲۱،ص ۱۱۰، طوعاً)

#### قيامت ك قريب حضرت عيسى عَكَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ كَاتْشُريفِ لانابر حَقْ ب:

اس آیت سے معلوم ہوا کہ حضرت عیسیٰ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامِ کَا قیامت کے قریب آسان سے زمین پر تشریف لانابر حق ہے کیونکہ ان کا آناقیامت کی علامت ہے، لیکن یہ یادرہے آپ کا وہ آناسید المرسَلین مَثَّالِیْاَوِّم کی امت کا نبی بن کر نہیں بلکہ آپ مَثَّالِیْاُوِّم کی امت کا نبی بن کر نہیں بلکہ آپ مَثَّالِیْاُوِّم کے امتی ہونے کی حیثیت سے ہوگا۔ یہاں حضرت عیسیٰ عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کے آسان سے نازل ہونے کے بارے میں 3 اَحادیث بھی ملاحظہ ہوں،

(1)... حضرت ابوہریرہ رَضِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت صَالَّا اللهِ عَنْهُ سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت صَالَّا اللهِ عَنْهُ سے ارشاد فرمایا: "اس ذات کی قسم اجس کے قبضے میں میری جان ہے، قریب ہے کہ تم میں حضرت ابنِ مریم عَلَیْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام نازل ہوں گے جوانصاف پسند ہوں گے ، صلیب کو توڑیں گے ، خزیر کو قتل کریں گے ، جزئیہ مَوقوف کر دیں گے اور مال اتنابڑھ جائے گا کہ لینے والا کوئی نہ ہوگا۔ (بخاری، کتاب البیوع، باب قتل الخزیر، ۱۵۰/۲، الحدیث: ۲۲۲۲)

(3)... حضرت الوہر برہ دَخِی الله تَعالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، سیّد المرسَلین مَنَّا اللهِ عَنْهُ سے روایت ہے، سیّد المرسَلین مَنَّا اللهِ عَنْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کے در میان کوئی نی نہیں اور وہ (قیامت کے قریب آسمان سے) نازل ہوں گے، جب تم انہیں دیکھوگ تو بہیان لوگ ،ان کارنگ سرخی آمیز سفید ہوگا، قد در میانہ ہوگا، وہ ملکے زر درنگ کے کھے گے بہنے ہوئے ہوں گے ،ان پر تری نہیں ہوگی لیکن گویا ان کے سرسے پانی کے قطرے ٹیک رہے ہول گے ،وہ اسلام پر لوگوں سے قتال کریں گے، صلیب توڑ دیں گے، خزیر کو قتل کریں گے، وہ اسلام کے ،وہ اسلام کے ،وہ الله تعالی ان کے زمانے میں اسلام کے سواباقی تمام فداہب کومٹا دے گا، حضرت عیسی عَلَیْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام مِن اللهُ مَن کے بعد وفات پائیں گے دوبال کوہلاک کریں گے ، وہ الله میں قیام کرنے کے بعد وفات پائیں گے دوبال کوہلاک کریں گے ، والیس سال زمین میں قیام کرنے کے بعد وفات پائیں گے دوبال کوہلاک کریں گے ، والیس سال زمین میں قیام کرنے کے بعد وفات پائیں گے دوبال کوہلاک کریں گے ، والیس سال زمین میں قیام کرنے کے بعد وفات پائیں گ

۱۵۸، الحديث: ۲۳۲۴)

#### قيامت كى نشانيان:

قيامت كى ايك علامت اس آيت ميں بيان ہوئى اور چندعلامات اس حديث پاک میں بیان ہوئی ہیں۔ جنانچہ حضرت حذیفہ بن اسید غفاری رَضِی الله تَعَالى عَنْهُ فرماتے ہیں ، نبی اکرم صَلَّالِیُّیَّمِ ہمارے پاس اس دوران تشریف لائے جب ہم آپس میں گفتگو کر رہے تھے۔ آپ مُٹاکٹیوٹم نے ارشاد فرمایا دہم کیا باتیں کر رہے تھے۔ہم نے عرض کی:ہم قیامت کے بارے میں گفتگو کررہے تھے۔ار شاد فرمایا"اس وقت تک قیامت نہیں آئے گی جب تک تم اس کے بارے میں دس نشانیاں نہ دیکھ لو (1)دھواں (2) د جال(3) دابة الارض، (ايك عجيب وغريب شكل وصورت كا جانور) (4) سورج کا مغرب سے طلوع ہونا (5) حضرت عیسلی بن مریم کا نزول(6) یاجوج ماجوج (7)مشرق میں زمین دھنسنا(8)مغرب میں زمین دھنسنا(9)جزیرہ عرب میں زمین دھنسنا(10) يمن سے ايك آگ نكلے گى جولوگوں كو ہنكاكر ميدانِ محشر كى طرف لے آئے گی۔ (مسلم، كتاب الفتن واشراط الساعة، باب في الآيات التي تكون قبل الساعة، ص١٥٥١، الحديث: ((1941))

#### سورة المحجرت

وَ إِنْ طَآبِفَتْنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا َ فَأَنْ طَآبِفُوا بَيْنَهُمَا عَلَى الْأُخُرِى فَقَاتِلُوا الَّتِيْ تَبْغِيْ حَتَّى فَإِنْ فَأَعْنَى الْأُخُرِى فَقَاتِلُوا الَّتِيْ تَبْغِيْ حَتَّى فَإِنْ فَأَعْنَى فَقَاتِلُوا الَّتِيْ تَبْغِيْ حَتَّى تَغِيْءَ إِلَّى اَمْرِ اللهِ قَلْ فَإِنْ فَآءَتُ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَلْلِ وَتَغِيْ اللهَ يُعِبُّ الْمُقْسِطِيْنَ (9)

ترجمہ: اور اگر مسلمانوں کے دوگروہ آپس میں لڑپڑیں توتم ان میں سالح کرادو پھر اگران میں سے ایک دوسرے پر زیادتی کرے تواس زیادتی کرنے والے سے لڑویہاں تک کہ وہ اللہ کے حکم کی طرف پلٹ آئے پھر اگروہ پلٹ آئے توانساف کے ساتھ ان میں صلح کروادو اور عدل کرو، بیشک اللہ عدل کرنے والوں سے محبت فرما تاہے۔

{وَإِنْ طَآئِفَتْنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَكُوْا فَأَصْلِحُوْا بَيْنَهُمَا: اور اگر مسلمانوں کے دوگروہ آپس میں لڑپڑی توتم ان میں صلح کروادو۔ ہشانِ نزول: ایک مرتبہ نبی کریم صَلَّی اللّیٰئِم دراز گوش پر سوار ہوکر تشریف لے جارہے تھے، اس دوران انصار کی مجلس کے باس سے گزر ہوا تو ہال تھوڑی دیر کھہرے ، اس جگہ دراز گوش نے پیشاب کیا تو عبداللّہ بن اُبی نے ناک بند کرلی۔ یہ دیکھ کر حضرت عبداللّہ بن رواحہ دَضِیَ اللّه تَعَالَى

عَنْهُ نے فرمایا''حضور اکرم مَلَّا لِنَّیْزُمْ کے دراز گوش کا پیشاب تیرے مشک سے بہتر خوشبو ر کھتا ہے۔ حضور ئرینور مَنَّالِیَّا مِیْ توتشریف لے گئے لیکن ان دونوں میں بات بڑھ گئی اور ان دونوں کی قومیں آپس میں لڑ پڑیں اور ہاتھا پائی تک نوبت پہنچ گئی، صورت حال معلوم ہونے پر سر کارِ دوعالَم صَلَّاتِيْتُم واپس تشريف لائے اور ان ميں صلح کرادي، اس معاملے کے بارے میں بیہ آیت نازل ہوئی اور ارشاد فرمایا گیا" اے ایمان والو!اگر مسلمانوں کے دوگروہ آپس میں لڑپڑیں توتم مجھاکران میں صلح کرادو، پھراگران میں سے ایک دوسرے پرظلم اور زیادتی کرے اور سلح کرنے سے انکار کر دے تو مظلوم کی حمایت میں اس زیاد تی کرنے والے سے لڑویہاں تک کہ وہ اللہ تعالیٰ کے تھم کی طرف پلٹ آئے، پھر اگروہ اللہ تعالی کے حکم کی طرف پلٹ آئے توانصاف کے ساتھ دونوں گروہوں میں صلح کروادواور دونوں میں ہے کسی پر زیادتی نہ کرو (کیونکہ اس جماعت کو ہلاک کرنامقصود نہیں بلکہ سختی کے ساتھ راہ راست پر لانامقصود ہے )اور صرف اس معاملے میں ہی نہیں بلکہ ہر چیز میں عدل کرو، بینک الله تعالی عدل کرنے والوں سے محبت فرما تاہے تووہ انہیں عدل کی اچھی جزادے گا۔ (جلالین مع صادی، الحجرات، تحت الآیة: ۹، ۱۹۹۲/۵–۱۹۹۳، مدارک، الحجرات، تحت الآية: ۹، ص ۱۱۵۳، روح البيان، الحجرات، تحت الآية: ۹، ۹/۳۷– ٧٧،ملتقطاً)

صحابة كرام دَضِيَ الله تَعَالى عَنْهم اوران كے باہمی اختلافات سے متعلق اہلسنت كاعقائد:

اس آیت کے شانِ نزول میں (اگرچہ جھگڑے میں کچھ منافق بھی شریک تھے لیکن) اہلِ ایمان کے اختلاف کا بھی ذکر ہوا ،اسی مناسبت سے یہاں صحابۂ کرام دَخِیَ اللّٰه تَعَالٰی عَنْهُ مُ اور ان کے باہمی اختلافات سے متعلق اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان دَحْمَةُ الله تَعَالٰی عَنْهُ مُ اور ان کے باہمی اختلافات سے متعلق اعلیٰ حضرت امام احمد رضاخان دَحْمَةُ الله تَعَالٰی عَنْهُ مُ اور ان کے کلام سے 8 آہم باتوں کا خلاصہ ملاحظہ ہو،

(1)... تابعین سے لے کر قیامت تک امت کا کوئی بڑے سے بڑاولی کسی کم مرتبے والے صحابی کے رتبہ تک نہیں پہنچ سکتا۔

(2)...الله تعالیٰ کی بارگاہ میں جو قرب صحابۂ کرام دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ ثَم کوحاصل ہے وہ کسی دوسرے امتی کوئیسؓ نہیں اور جو بلند در جات بیہ پائیں گے وہ کسی اور امتی کونہ ملیں گے۔

(3)...اہلسنّت کے خواص اور عوام پہلے سے آخری در ہے تک کے تمام صحابۂ کرام رضی اللہ تَعَالی عَنْدُ مُ کو انتہاء در ہے کا نیک اور متقی جانتے ہیں اور ان کے آخوال کی تفاصیل کہ کس نے کس کے ساتھ کیا کیا اور کیوں کیا، اس پر نظر کرنا حرام مانتے ہیں۔ نفاصیل کہ کس نے کس کے ساتھ کیا گیا اور کیوں کیا، اس پر نظر کرنا حرام منقول ہے جو کم فقول ہے جو کم نظر کی آنکھ میں ان کی شان سے قدر ہے گرا ہوا ہوا ور اس میں کسی کو اعتراض کرنے کی گنجائش ملے تو (اس کے بارے میں اہلسنت کے علاء اور عوام کا طرز عمل ہیہ کہ وہ اس کا اچھا محمل بیان کرتے ہیں، اسے ان کے قلبی اخلاص اور اچھی نیت پر محمول اس کا اچھا محمل بیان کرتے ہیں، اسے ان کے قلبی اخلاص اور اچھی نیت پر محمول اس کا اچھا محمل بیان کرتے ہیں، اسے ان کے قلبی اخلاص اور اچھی نیت پر محمول

کرتے ہیں ،اللہ تعالیٰ کا سچافرمان 'رُضِیَ اللہ عَنْہُمْ ''سن کر دل کے آئینے میں تفتیش کے زنگ کوجگہ نہیں دیتے اور حقیقی اَحوال کی تحقیق کے نام کامیل کچیل، دل کے آئینے پرچڑھنے نہیں دیتے۔

(5)... صحاب كرام دَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ م كرتب بهاري عقل سے وراء ہيں ، چرہم أن کے معاملات میں کیسے دخل دے سکتے ہیں اوران میں صورۃ جو تنازعات اور اختلافات واقع ہوئے ہم ان کافیصلہ کرنے والے کون ہیں ؟ایساہر گزنہیں ہوسکتا کہ ہم ایک کی طرف داری میں دوسرے کوبرا کہنے لگیں ، یاان جھگڑوں میں ایک فرنق کودنیا طلب تھہرائیں ، بلکہ یقین سے جانتے ہیں کہ وہ سب دین کی مصلحتوں کے طلبگار تھے،اسلام اور مسلمانوں کی سربلندی ان کا نَصبُ العَدین تھی، پھر وہ مُجتہد بھی تھے ، توجس کے اجتہاد میں جو بات اللہ تعالی کے دین اور تاجدارِ رسالت صَالَعَاتُهُم کی شریعت کے لیے زیادہ متصلحت آمیز اور مسلمانوں کے اَحوال سے مناسب ترمعلوم ہوئی،اس نے اسے اختیار کیا،اگر جہ اجتہاد میں خطا ہوئی اور ٹھیک بات ذہن میں نہ آئی لیکن وہ سب حق پر ہیں اور سب واجب الاحترام ہیں ،ان کا حال بالکل ایسا ہے جبیبا دین کے فروعی مسائل میں خود علماءِ اہلسنت بلکہ ان کے مُجہتہدین مثلاً امامِ اعظم ابوحنیفہ اور امام شافعی وغیر ہما رَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهم کے اختلافات ہیں۔

عَنْدُهُم میں ایک دوسرے کونہ گراہ فاسق جانیں اور نہ ہی ان میں سے کسی کے دشمن ہوں بلکہ مسلمانوں کو توبید دیکھنا چاہیے کہ سب صحابۂ کرام دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْدُهُم آ قائے دو عالَم صَلَّا لَیْنِیْم کے جال نثار اور سیج غلام ہیں ، اللہ تعالیٰ اور رسولِ کریم صَلَّا لَیْنِیْم کی بارگاہوں میں مُعَظَّم ومُعَرِّز اور آسمانِ ہدایت کے روشن ستارے ہیں۔

(7)... صحابہ کرام دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ مِ کے بارے میں یادر کھنا جاہئے کہ وہ انبیاء اور فرشتے نہ سے کہ گناہ سے معصوم ہول ، ان میں سے بعض حضرات سے لغزشیں صادر ہوئیں مگران کی کسی بات پر گرفت اللہ تعالی اور رسولِ اکرم صَلَّى اللَّهِ عَلَیْ اَلْمُ کے اَحکام کے خلاف ہے۔

(8)...الله عَزُوجَكَّ نَ سور 6 حديد مين سيد المرسَلين مَثَلَّيْنَةً مَ كَ صَحَابَكِرام دَخِيَ الله تَعَالَى عَنْهم كَي دو قَسِمين بيان فرمائي بين ،(1) مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبُلِ الْفَتْحِ وَ فَتَكَلَّوا - فَتَلَلَّ الْفَتْحِ وَ فَتَكُوا - فَتَكَلَّ الْفَتْحِ وَ فَتَكُوا - فَتَكَلَّ الْفَتْحِ وَ فَتَكُوا - فَتَكُونُ وَتُتَكُوا - فَتَكُوا - فَتَكُوا اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّ

ایعنی صحابۂ کرام رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ مَ کی ایک قسم وہ ہے کہ فُخِ مُکہ سے پہلے مُشَرَّف بایمان ہوئے ،اس وقت راہِ خدامیں مال خرچ کیا اور جہاد کیا جب ان کی تعداد بھی بہت کم تھی اور وہ ہر طرح کمزور بھی تھے ،انہوں نے اپنے اوپر شدید مجاہدے گواراکرے اور این جانوں کو خطروں میں ڈال ڈال کر بے در بنے اپنا سرمایہ اسلام کی خدمت کی نذر کردیا، یہ حضرات مہاجرین وانصار میں سے سابقین اولین ہیں۔دوسری قسم وہ ہے کہ

فَخِ كَمَه كے بعد ايمان لائے، الله تعالى كى راه ميں خرج كيا اور جہا دميں حصه ليا۔ ان ايمان والوں نے اس وقت اِس اخلاص كا ثبوت مالى اور جنگى جہاد سے ديا جب اسلامى سلطنت كى جرائمضبوط ہو چكى تقى اور مسلمان كثرتِ تعداد اور جاه ومال، ہر لحاظ سے بڑھ چكے تھے۔ اجران كا بھى عظيم ہے ليكن ظاہر ہے كه اُن سابقون اَوّلون والوں كے در جب كانہيں، اسى ليے قرآنِ عظيم نے اُن يہلول كوان بعد والوں پر فضيلت دى اور پھر فرمايا: کائہيں، اسى ليے قرآنِ عظيم نے اُن يہلول كوان بعد والوں پر فضيلت دى اور پھر فرمايا: "كُلّ وَّ عَدَاللّهُ الْكُنْسَهٰى "

ان سب سے اللہ تعالی نے بھلائی کاوعدہ فرمایا،

کہا پنے اپنے مرتبے کے لحاظ سے سب ہی کواجر ملے گا،محروم کوئی نہ رہے گا۔اور جن سے بھلائی کاوعدہ کیاان کے حق میں فرما تاہے:

"أُولَبِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ" (انبياء:١٠١)

وہ جہنم سے دور رکھے گئے ہیں۔

﴿لَا يَسْمَعُونَ حَسِيْسَهَا ﴿ (انبياء:١٠٢)

وہ جہنم کی بھنک تک نہ سنیں گے۔

"وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خِلِلُونَ" (انبياء:١٠٢)

وہ ہمیشہ اپنی من مانتی جی بھاتی مرادوں میں رہیں گے۔

"لَا يَخُزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْإِكْبَرُ" (انبياء:١٠٣)

قیامت کی وہ سب سے بڑی گھراہٹ انہیں غمکین نہ کرے گی۔ ''وَ تَتَلَقَّٰهُمُ الْہَلْہِ كَةُ '(انبیاء:۱۰۳)

فرشتے ان کا استقبال کریں گے۔

"هٰنَا يَوْمُكُمُ الَّانِي كُنْتُمُ تُوْعَلُوْنَ"(انبياء:١٠٣)

یہ کہتے ہوئے کہ بیہ ہے تمہاراوہ دن جس کاتم سے وعدہ تھا۔

رسول الله سَلَّا اللَّهُ سَلَّا اللَّهُ عَلَيْهِ مَلَى عَبِر صَحَائِي كَى بِي شَانِ اللهُ عَرَّوَجَلَّ بَنا تا ہے ، توجو سَمِ صَحَائِي پر اعتراض كرے وہ الله واحد قهار كو جھٹلا تا ہے ، اور ان كے بعض معاملات كوجن ميں اكثر جھوٹی حكایات ہیں ، الله تعالی كے ارشاد كے مقابل پیش كرنا اہل اسلام كا كام نہیں ۔ الله تعالی نے سورہ حدید كی اسی آیت میں اس كامنہ بھی بند كردیا كہ صحابۂ كرام دَخِی الله تَعَالیٰ عَنْدُمْ كے دونوں گروہوں سے بھلائی كاوعدہ كركے ساتھ ہی ارشاد فرمادیا:

"وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ" (حديد:١٠)

اوراللہ کوخوب خبرہے جوتم کروگ۔

اس کے باوجود اس نے تمہمارے اعمال جان کر تھم فرمادیا کہ وہ تم سب سے بے عذاب جنت اور بے حساب کرامت و ثواب کا وعدہ فرما چکا ہے، تواب دوسرے کو کیا حق رہا کہ ان کی کسی بات پراعتراض کرے، کیا اعتراض کرنے والا، اللہ تعالیٰ سے جدا اپنی مستقل حکومت قائم کرنا چاہتا ہے، اس بیان کے بعد جو کوئی کچھ کیے وہ اپناسر کھائے اپنی مستقل حکومت قائم کرنا چاہتا ہے، اس بیان کے بعد جو کوئی کچھ کیے وہ اپناسر کھائے

اور خود جہنم میں جائے۔(فتاوی رضویہ، ۳۹۳/۲۹–۳۵۷، ملخصًا)

# سورة اَلنَّجْم

#### مَا كَنَبَ الْفُؤَادُمَارَاي (11)

ترجمہ: دل نے اسے حجموٹ نہ کہا جو ( آنکھ نے ) دیکھا۔

{ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَاى: دل نے اس کو جھوٹ نہ کہا جود مکیھا۔} لینی سر کارِ دو عالَم صَلَّاتِیْاً ہِمُ کَ قلب مبارک نے اس کی تصدیق کی جو چشم مبارک نے دمکیھا۔ مرادیہ ہے کہ آنکھ سے دمکیھا، دِل سے بہچانا اور اس دیکھنے اور بہچاننے میں شک اور تردُّد نے راہ نہ یائی۔ راہ نہ یائی۔

#### حضور ئرِ نور صَالَيْظَيْمِ نَے معراج كى رات الله تعالى كا ديدار كيا:

اب رہی ہے بات کہ کیا دیکھا، اس بارے میں بعض مفسرین کا قول ہے ہے کہ حضرت جبریل عکیْہ السَّلام کو دیکھا، لیکن صحح فد مہب ہے کہ سَرُورِ عالَم مَثَّلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَ

یہ قول حضرت انس بن مالک، حضرت حسن اور حضرت عکرمہ دَضِی الله تَعَالیٰ عَنْدُمُ کا ہے اور حضرت عبدالله بن عباس دَضِی الله تَعَالیٰ عَنْدُمُ کا ہے اور حضرت عبدالله بن عباس دَضِی الله تَعَالیٰ عَنْدُمُ کا ہے اور حضرت ابراہیم عَلَیْهِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام کُو خُلِّت اور حضرت موکی عَلَیْهِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام کُو خُلِّت اور حضرت موکی عَلَیْهِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام کو الله الله الله تعالیٰ عَنْدُهُ نَعْ مُوالِی کہ الله تعالیٰ نے حضرت موکی عَلَیْهِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام سے دَضِی الله تَعَالیٰ عَنْدُهُ نَعْ مُوالِی کہ الله تعالیٰ نے حضرت موکی عَلَیْهِ الصَّلٰوةُ وَالسَّلَام سے دوبار کلام فرمایا اور سیّدالمرسَلین عَلَّی الله تعالیٰ کودومر تبه دیکھا (ترندی، کتاب التفیر، دوبار کلام فرمایا اور سیّدالمرسَلین عَلَّی الله تعالیٰ کودومر تبه دیکھا (ترندی، کتاب التفیر، باب ومن سورة وانجی، ۱۸۲/۵، الحدیث: ۳۲۸۹)

#### حدیث عائشہ اور اس کے متعلق اہلسنت کاعقیدہ:

لیکن حضرت عائشہ رَضِی الله تَعَالیٰ عَنْهَانے حضور بُرِ نور مَثَالِیٰ یَا اور اللّٰی کا انگار کیا اور اللّٰی کا انگار کیا اور اس آیت کو حضرت جبریل عَکَیْدِ السَّلَام کے دیدار پر محمول کیا اور فرما یا کہ جو کوئی کہے کہ نبی اکرم مَثَّالِیْکِمِّ نے اپنے رب عَرَّوجَلَّ کو دیکیا اس نے جموٹ کہا اور اس بات کی دلیل کے طور پریہ آیت ''لائٹ دِ کُدُ الْاَبْصَادُ'' تلاوت فرمائی۔

اس مسکے کو جھنے کے لئے یہاں چند باتوں کا لحاظ رکھنا ضروری ہے کہ حضرت عائشہ دَخِی الله تَعَالٰی عَنْهَاکا قول نفی میں ہے اور حضرت عبداللہ بن عباس دَخِی الله تَعَالٰی عَنْهَا کا اِثْبات میں اور جب نفی اور اثبات میں طکراؤ ہو تو مُثَبَّت ہی مُقَدَّم ہوتا ہے کیونکہ نفی کرنے والاکسی چیز کی نفی اس لئے کرتا ہے کہ اُس نے نہیں سنا اور کسی چیز کو ہے کیونکہ نفی کرنے والاکسی چیز کی اس لئے کرتا ہے کہ اُس نے نہیں سنا اور کسی چیز کو

ثابت کرنے والا إثبات اس لئے کرتا ہے کہ اس نے سنا اور جانا توعلم ثابت کرنے والے کے پاس ہے۔اور اس کے ساتھ ریہ بھی ہے کہ حضرت عائشہ رَضِیَ الله تَعَالَی عَنْهَا نے بید کلام حضورِ اَقدس مَثَالِیْائِمْ سے نقل نہیں کیابلکہ آیت سے جو آپ نے مسکلہ <u>اَخذ کیااس پراعتاد فرمایااور بیه حضرت عائشه صدیقه رَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهَاکی اینی رائے</u> ہے جبکہ در حقیقت آیت میں إدراک لینی احاطہ کی نفی ہے دیکھ سکنے کی نفی نہیں ہے۔ صحیح مسکلہ یہ ہے کہ حضورِ آقدس صَالِقَائِمٌ دیدارِ اللی سے مُشَرَّف فرمائے گئے ،مسلم شریف کی حدیث مرفوع سے بھی یہی ثابت ہے ، حضرت عبداللہ بن عباس رَخِیَ الله تَعَالىٰ عَنْهُمَا جُوكِيرِ حِبْرُ الَّهِ مَتْ بِبِي وه بَعِي اسى پر بېيں \_ حضرت حسن بصرى دَضِيَ الله تَعَالى عَنْهُ قَسَم كَهَاتِ شَصْحَ كَه مُحِد مصطفَى مَثَالِتُهُ مِنْمَ نِي شبِ معراج اينے ربءَ وَوَجَلَّ كو د مكيها۔ امام احمد رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ فرماتے تھے کہ حضورِ أقدس صَلَّا لِيُّنِيَّمِ نِهِ اِسِيْرِ رِبِعَزَّوَ جَلَّ كو دیکھااُس کو دیکھااُس کو دیکھا۔امام صاحب بیہ فرماتے ہی رہے یہاں تک کہ سانس ختم ہوگیا (پھر آپ نے دوسر اسانس لیا)۔ (خازن، النجم، تحت الآیة:۱۱،۱۹۲/۴،۱۹۲، ۱۹۴، روح البیان، النجم، تحت الآية:۲۲۳،۲۲۲/۹،۱۲، ملتقطاً)

#### سورة القكر

إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقُنهُ بِقَدَرٍ (49)وَ مَاْ اَمُرُنَاْ إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَهُ حٍ إِلَّا كُلُّ مِ الْمَورِ (50)

ترجمہ: بینک ہم نے ہر چیز ایک اندازہ سے پیدافرمائی۔ اور ہمارا کام توصرف ایک بات ہے جیسے پلک جھ پکنا۔

{اِنَّا كُلَّ شَیْءِ خَلَقُنْهُ بِقَدَدٍ: بیشک ہم نے ہر چیز ایک اندازہ سے پیدا فرمائی۔}
ار شاد فرمایا کہ بیشک ہم نے ہر چیز حکمت کے تقاضے کے مطابق ایک اندازے سے
پیدا فرمائی ہے۔ (مدارک، القمر، تحت الآیة: ۴۹، ص ۱۱۹۰) شانِ نزول: یہ آیت ان
لوگوں کے رد میں نازل ہوئی جو اللہ تعالی کی قدرت کے منکر ہیں اور نے واقعات
کوستاروں وغیرہ کی طرف منسوب کرتے ہیں۔

## تقدیرے ممکروں کے بارے میں اَحادیث:

یہاں تقدیرے منکرلوگوں کے بارے میں دواَحادیث ملاحظہ ہوں،

(1)... حضرت حذیفہ دَضِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهُ سے روایت ہے، تاجدارِ رسالت مَثَّلُّ اللَّهِ عَنْهُ مِنْ مِوتِ سے اور اس امت کے مجوسی وہ لوگ بین جو کہیں گے کہ تقدیر کوئی چیز نہیں ۔ان میں سے کوئی مرجائے تواس کے لوگ ہیں جو کہیں گے کہ تقدیر کوئی چیز نہیں ۔ان میں سے کوئی مرجائے تواس کے

جنازے میں شریک نہ ہونا اور جو ان میں سے بیار پڑے اس کی عیادت نہ کرنا،وہ دجال کے ساتھ ملادے۔(ابو دجال کے ساتھ ملادے۔(ابو دجال کے ساتھ ملادے۔(ابو داؤد، کتاب السنة،باب الدلیل علی زیادة الا بیان ونقصانہ،۲۹۴/۴،الحدیث:۴۹۲

(2)... حضرت جابر بن عبدالله رَخِیَ الله تَعَالَی عَنْهُ سے روایت ہے، رسولِ اکرم صَلَّالِیْرِمِّ نے ارشاد فرمایا" بے شک اس امت کے مجوسی وہ لوگ ہیں جو الله تعالی کی تقدیر کا انکار کرتے ہیں، اگروہ لوگ بیار ہوجائیں توان کی عیادت نہ کرنا، اگروہ مرجائیں توان کے جناز بے میں حاضر نہ ہونا اور اگر تمہاری ان سے ملاقات ہوجائے توانہیں سلام تک نہ کرنا۔ (ابن ماجہ کتاب النة ، باب فی القدر، ا/ ۷۰ الحدیث: ۹۲)

یادرہے کہ ہر مسلمان پر لازم ہے کہ وہ اللہ تعالی کی تقدیر پر ایمان لائے اور تقدیر کے بارے میں بحث نہ کرے کہ یہ ایمان کی بربادی کا سبب بن سکتی ہے۔ حضرت جابر بن عبداللہ دَضِیَ الله تَعَالی عَنْهُ سے روایت ہے، رسولِ کریم صَلَّا اللَّیْمِ نَے ارشاد فرمایا 'کوئی بندہ اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک وہ تقدیر کی اچھائی اور برائی پر ایمان نہ لائے، اسی طرح جب تک وہ بیہ خان لے کہ جو مصیبت اسے پہنچی ہے وہ پر ایمان نہ لائے والی نہ تھی اور جو مصیبت اس سے ٹل گئی وہ اسے جہنچنے والی نہ تھی۔ (ترذی، کتاب القدر، باب ماجاءان الایمان بالقدر خیرہ وشرّہ، ۲۵/۵۵، الحدیث: ۲۱۵۱)

پاس تشریف لائے اور ہم نقاریر کے بارے میں ایک دوسرے سے بحث کررہے تھے

(یہ دیکھ کر) آپ کو اتنا جلال آیا کہ چہرہ اقد س ایسے سرخ ہو گیا جیسے آپ کے مبارک

رخساروں پر انارنچوڑ دیا گیا ہو۔ آپ نے فرمایا 'کیا تمہیں اس بات کا حکم دیا گیا ہے یااسی

بات کے لئے میں تمہاری طرف بھیجا گیا ہوں ؟ تم سے جہلے لوگوں نے جب اس

(تقدیر کے ) بارے میں اختلاف کیا تووہ ہلاک ہو گئے ، میں تمہیں قسم دے کر کہتا ہوں

کہ اس کے بارے میں مت جھگڑو۔ (ترزی، کتاب القدر، باب ماجاء من التشدید فی الخوض فی القدر، میں اللہ کے بارے میں مت جھگڑو۔ (ترزی، کتاب القدر، باب ماجاء من التشدید فی الخوض فی القدر، ۱۸۱/۵، الحدیث: ۲۱۲۰)

جب صحابۂ کرام دَخِیَ الله تَعَالیٰ عَنْهم جیسی عظیم ہستیوں کو تقدیر کے بارے میں بحث کرنے سے روک دیا گیا توہمیں اس سے بدر جہ اُولیٰ بازر ہناچاہئے۔

# سورة الواقعة

نَحُنُ خَلَقُنْکُمُ فَلَوُ لَا تُصَرِّقُونَ (57) اَفَرَءَيُتُمُ مَّا ثَحُنُ خَنُ الْخِلِقُونَ (57) اَفَرَءَيُتُمُ مَّا ثَمُنُونَ (58) عَانُتُمُ تَخُلُقُونَةٌ اَمُ نَحْنُ الْخِلِقُونَ (59) ترجمہ: ہم نے تہمیں پیداکیا توتم کیوں سے نہیں مانتے؟ تو بھلاد کیھو تووہ منی جو تم گراتے ہو۔ کیاتم اسے (آدمی) بناتے ہویا ہم ہی بنانے والے ہیں؟

{نَحُنُ خَلَقُنْكُمُ: مَم نِيتمهي بيداكيا- كيهال سے الله تعالى في انسان كي ابتدائی تخلیق سے اپنی قدرت اور وحدانیّت پراِستدلال فرمایا ہے ، چیانچہ اس آیت اور ا س کے بعد والی دو آیات کا خلاصہ بیہ ہے کہ اے کا فرو!تمہیں بیہ بات معلوم ہے کہ تم کچھ بھی نہیں تھے ،ہم تمہیں عدم سے وجود میں لے کرآئے توتم مرنے کے بعداٹھنے کوکیوں سچنہیں مانتے حالانکہ جو پہلی بارپیدا کرنے پیہ قادر ہے تووہ دوبارہ پیدا کرنے پر (بدرجہ اَولیٰ) قادرہے۔ اور اگر تمہیں اس بات میں کہ ہم تمہیں عدم سے وجود میں لائے ہیں،شک ہے توبہ بتاؤ کہ منی کے ایک قطرے سے جو بچہ پیدا ہو تاہے، کیااس سے عور توں کے رحم میں لڑکے یا لڑکی کی شکل و صورت تم بناتے ہویا ہم ہی اسے انسانی صورت دیتے ہیں اور اسے زندگی عطا فرماتے ہیں ؟ جب ہم بے جان نطفے کو انسانی صورت عطاکر سکتے ہیں تو پیدا ہونے کے بعد مرجانے والوں کو زندہ کرنا ہماری قدرت سے کیا بعید ہے۔(خازن، الواقعة، تحت الآية:۵۷-۵۹،۲۲۱/۴، جلالین، الواقعة، تحت الآية: ۵۵-۵۹،ص ۴۴۷، تفسير كبير،الواقعة، تحت الآية: ۵۷-۵۹، ۱۵/۱۱-۲۱۷، روح البيان،الواقعة، تحت الآية: ۵۷-۵۷-۳۳۰/۹،۵۹-۵۷) ۱-۵-۳۳۰/۹،۵۹-۵۷

# الله تعالى كے لئے جمع كاصيغه استعال كرناكيساہے؟

علامہ اساعیل حقی رَحْمَةُ الله تَعَالیٰ عَلَیْهِ فرماتے ہیں:"یاد رکھیں کہ (قرآنِ پاک میں)جب اللہ تعالی اپنی ذات کے بارے میں جمع کے صیغہ کے ساتھ کوئی خبر دے تو اس وفت وہ اپنی ذات ،صفات اور اَساء کی طرف اشارہ فرمار ہاہو تاہے ، جیسے ایک مقام پرار شاد فرمایا:

# "إِنَّا أَخُنُ نَزُّ لَنَا اللِّ كُرَ وَإِنَّا لَهُ كَلِفِظُونَ "(حجر:٩)

ترجمهٔ کنزُ العِرفان: بیشک ہم نے اس قرآن کو نازل کیاہے اور بیشک ہم خود اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔

اور جب الله تعالی واحد کے صیغہ کے ساتھ اپنی ذات کے بارے میں کوئی خبر دے تواس وقت وہ صرف اپنی ذات کی طرف اشارہ فرمارہا ہوتا ہے، جیسے ایک مقام پرارشاد فرمایا:

# "إِنِّيَّ آنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ" (قصص:٣٠)

ترجمهٔ کنزالعِرفان: بیشک میں ہی اللہ ہوں ،سارے جہانوں کاپالنے والا ہوں۔

اور بیاس وقت ہے جب اللہ تعالی خود خبر دے، البتہ بندے پر لازم ہے کہ وہ (
ہمیشہ اللہ تعالی کے لئے واحد کاصیغہ بولے بھی جمع کاصیغہ نہ بولے، جیسے ) بوں کہے کہ

اے اللہ! تو میرارب ہے ، بول (ہرگز) نہ کہے کہ اے اللہ! آپ میرے رب ہیں ،
کیونکہ اس میں نثرک کا شائبہ ہے جو تو حید کے مُنافی ہے۔ (روح البیان ، الواقعۃ ، تحت

الآیۃ: ۵۵ ، ۲۳۳۰) یعنی مناسب یہ ہے کہ اللہ تعالی کیلئے واحد کا صیغہ استعال

### کیاجائے۔

# سورةنوح

مِمَّا خَطِيٍّ - إِنهِمُ أُغُرِقُوا فَأُدُخِلُوا نَارًا نَحْ فَلَمْ يَجِلُوا الْهُمْ مِّنْ دُونِ اللهِ أَنْصَارًا (25)

ترجمہ: وہ اپنی خطاؤں کی وجہ سے ڈبودیئے گئے پھر آگ میں داخل کیے گئے تو انہوں نے اپنے لیے اللہ کے مقابلے میں کوئی مدد گار نہ پائے۔

{ مِمَّا خَطِيرً 'بِيهِمُ أُغْمِ قُوا: وه ايني خطاؤل كي وجهس ولوديئ كئے۔ }حضرت نوح عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام كَا كُلام ذَكر كرنے كے بعد الله تعالى نے ارشاد فرماياكه وه لوگ اپنی خطاؤں کی وجہ سے طوفان میں ڈبودیئے گئے ، پھر غرق ہونے کے بعد آگ میں داخل کیے گئے توانہوں نے اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کوئی مدد گار نہ پائے جو انہیں اللّٰہ تعالیٰ کے عذاب سے بحاسکتے۔ (جلالین، نوح، تحت الآیۃ:۲۵، ص۷۵۵)

# قبر کاعذاب برحق ہے:

اس آیت سے ثابت ہواکہ قبر کاعذاب برحق ہے کیونکہ حضرت نوح عکیہ الصَّلوةُ وَالسَّلَامِ كَى قُومِ غرق ہونے کے بعد ہی آگ میں داخل کر دی گئی اور بیربات واضح ہے کہ یہ جہنم کی آگ نہیں ہو سکتی کیونکہ اس آگ میں کفار قیامت کے دن ہی داخل کئے جائیں گے اور ابھی قیامت واقع نہیں ہوئی۔ یاد رہے کہ بعض گناہگار مسلمانوں یا کفار پر ہونے والا قبر کا عذاب زمین میں دفن ہونے پر ہی مَوقوف نہیں بلکہ جس انسان کو عذاب ہوناہے وہ جہال بھی مرے اور مرنے کے بعد اس کاجسم کہیں بھی ہواسے عذاب ہو گاکیونکہ عذابِ قبرسے مراد وہ عذاب ہے جو مرنے کے بعد ہوچاہئے مردہ زمین میں دفن ہویانہ ہواور اس عذاب کو عذابِ قبر اس لئے کہتے ہیں کہ زیادہ تر مردے زمین میں ہی دفن کئے جاتے ہیں۔

# سورة الجن

عْلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهُ آحَمَّا (26) إِلَّا مَنِ ارْتَطٰى مِنْ رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِن ُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصِّدًا (27)

ترجمہ: غیب کا جاننے والا اپنے غیب پر کسی کو اطلاع نہیں دیتا۔ سوائے اپنے
پندیدہ رسولوں کے کہ ان کے آگے پیچھے پہرے دار مقرر کر دیتا ہے۔
{غیبۂ الْغَیْبِ: غیب کا جاننے والا۔}اس آیت اور اس کے بعد والی آیت کا خلاصہ
بیہ ہے کہ" اللّٰہ تعالی غیب کا جاننے والا ہے تووہ اپنے اُس غیب پرجس کاعلم اس کے
ساتھ خاص ہے ،اپنے پسندیدہ رسولوں کے علاوہ کسی کو کامل اطلاع نہیں دیتا جس سے

حقیقت ِحال مکمل طور پر منگشف ہوجائے اور اس کے ساتھ یقین کا اعلیٰ درجہ حاصل ہو (اور رسولوں کو) ان میں سے بعض غیوب کاعلم ، کامل اطلاع اور کشف تام کے ساتھ اس لئے دیتا ہے کہ وہ علم غیب ان کے لئے معجزہ ہواور اللّٰہ تعالیٰ ان رسولوں کے آگے بیجھے پہرے دار فرشتے مقرر کر دیتا ہے جو شیطان کے اِختلاط سے ان کی مفاظت کرتے ہیں۔ (بیناوی، الجن، تحت الآیة:۲۱-۲۷،۲۷م،جمل، الجن، تحت الآیة:۲۱-۲۸،۲۷م،۲۲ مجمل، الجن، تحت الآیة:۲۱-۲۸،۲۲۵ مجمل، الجن، تحت الآیة:۲۱-۲۸،۲۲۵ مجمل، الجن، تحت الآیة:۲۱-۲۸،۲۲۵ مجمل، الجن، تحت الآیة:۲۸-۲۸،۲۲۵ مجمل، الجن، تحت الآیة کارسیمیں کا کہن کے اللہ کارسیمیں کے آگے بیکھیا کے اللہ کی کارسیمیں کے اللہ کی کہن کے اللہ کی کارسیمیں کے اللہ کی کارسیمیں کی کارسیمیں کے اللہ کی کرتے ہیں۔ (بیناوی کارسیمیں کی کے اللہ کی کارسیمیں کی کے اللہ کی کارسیمیں کے اللہ کی کی کارسیمیں کی کی کارسیمیں کی کرتے ہیں۔ (بیناوی کارسیمیں کی کارسیمیں کو کارسیمیں کی کارسیمیں کی کارسیمیں کی کارسیمیں کر کی کارسیمیں کی کرتے ہیں کی کینیاں کی کارسیمیں کی کارسیمیمیں کی کارسیمیں کی کارسیمیں کی کارسیمیں کی کارسیم

# اولیاءکے لئے غیب کاعلم نہ ماننے والوں کارد:

معتزلہ فرقے کے لوگوں نے اس آیت سے اولیاء کے لئے علم غیب مانے سے افکار کیا ہے ۔علامہ سعد الدین تفتازانی دَخْمَةُ اللهِ تَعَالَ عَلَيْهِ ابنی کتاب" شرح مقاصد" میں باطل فرقے"معتزلہ"کی جانب سے اولیاء کی کرامات سے افکار اور ان کے فاسد شُبہات کا ذکر کرکے ان کارد کرتے ہوئے فرماتے ہیں "معتزلہ کی پانچویں دلیل خاص علم غیب کے بارے میں ہے، وہ گمراہ کہتے ہیں کہ اولیاء کو غیب کاعلم نہیں ہوسکتا کیونکہ اللّٰہ عَرِّو جَلَّ فرما تا ہے:

؞ۼڸؚۿؙ؞اڵۼؘؽٮؚؚڣؘڵٳؽؙڟ۬ۿؚۯۼڶؽۼؿڽؚ؋ۨٲڂٮؖٵڵٚ(٢٦)ٳڵۜڒڡٙڹۣٳۯؾؘڟؽ ڡؚڹڗۜڛؙۏؚڮؚ

غیب کا جاننے والا تواپنے غیب پر مسلط نہیں کرتا۔ مگراپنے پسندیدہ رسولوں

کو\_

جب غیب پراطلاع رسولوں کے ساتھ خاص ہے تواولیاء کیونکر غیب جان سکتے ہیں۔ائمہ اہلسنّت نے جواب دیا کہ یہاں غیب عام نہیں جس کے بیہ معنی ہوں کہ کوئی غیب رسولوں کے سواکسی کو نہیں بتا تاجس سے مطلقاً اولیاء کے علوم غیب کی تفی ہوسکے، بلکہ یہ تومنطلُق ہے (یعنی کچھ غیب ایسے ہیں کہ غیرِ رسول کونہیں معلوم ہوتے) یااس سے خاص وقوع قیامت کا وقت مراد ہے (کہ خاص اس غیب کی اطلاع ر سولوں کے سوا اوروں کو نہیں دیتے) اوراس پر قریبنہ یہ ہے کہ اوپر کی آیت میں غیب قیامت ہی کاذکرہے۔(توآیت سے صرف اتنامطلب نکلاکہ بعض غیبوں پاخاص قیامت کے وقت کی تعیین پراولیاء کواطلاع نہیں ہوتی نہ یہ کہ اولیاء کوئی غیب نہیں جانتے،اس پراگریہ شُبہ قائم ہوکہ الله تعالی تورسولوں کا اِستثناء فرمار ہاہے کہ وہ ان غیبوں پر منطلع ہوتے ہیں جن کواور لوگ نہیں جانتے اب اگراس سے قیامت کے وقت کی تعیین مراد لیں تور سولوں کا بھی اِستثناء نہ رہے گاکہ یہ تواُن کو بھی نہیں بتایا جاتا۔اس کا جواب بیہ فرمایاکہ) فرشتوں پاانسانوں میں سے بعض رسولوں کو قیامت کے وقت کی تعیین کاعلم ملنا کچھ بعید نہیں تو یہاں اللہ تعالی کا اِستثناء فرمانا ضرور صحیح ہے۔(شرح مقاصد،المقصد السادس،الفصل الاول،المبحث الثامن:الولی، ۳۲۹،۳۳۳،فتاوی رضوبیہ، رساله:خالص الاعتقاد، ۴۷۵/۲۹–۴۷۲)

علامه احمد صاوی رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فرماتے ہیں: "اولیاء رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ مَ اللهِ عَلَيْهِ فرماتے ہیں: "اولیاء رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ مَ التَّصِيلِ کَلَ اللهِ مَلْ پراس آیت میں کوئی دلیل نہیں البتہ یہ (ضرور ثابت ہوتا) ہے کہ انبیاءِ کرام عَلَیْهِمُ الصَّلَوةُ وَالسَّلَام کی غیب پراطلاع سے زیادہ مضبوط ہے کیونکہ انبیاءِ کرام عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام وحی کے ذریعے غیب جانے ہیں اوروہ ہر نقص سے معصوم ہے عَلَیْهِمُ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی عَصِم کی اطلاع کا یہ مقام نہیں ،اسی لئے انبیاءِ کرام عَلَیْهِمُ جَبُہ الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی عصمت واجب ہے اور اولیاء رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَیْهم کی عصمت جائز الصَّلُوةُ وَالسَّلَام کی عصمت واجب ہے اور اولیاء رَحْمَةُ اللهِ تَعَالَى عَلَیْهم کی عصمت جائز سے ۔ (صاوی ، الجن ، تحت الآیۃ: ۲۲۵۲/۲،۲۲۲)

علامہ سیر تعیم الدین مراد آبادی دَحْبَهُ اللهِ تَعَالَی عَلَیْهِ فرماتے ہیں: "اولیاء کو بھی اگرچہ غیوب پراطلاع دی جاتی ہے مگر انبیاء کاعلم باعتبارِ کشف و اِنجلاء (یعنی غیب کی باتوں کوظاہر کرنے کے اعتبار سے) اولیاء کے علم سے بہت بلند وبالا واَر فع واعلی ہے اور اولیاء کے علوم انبیاء ہی کے وَساطت اور انہی کے فیض سے ہوتے ہیں، معتزلہ ایک مراہ فرقہ ہے وہ اولیاء کیلئے علم غیب کا قائل نہیں ،اس کا خیال باطل اور احادیثِ کثیرہ کے خلاف ہے اور اس آیت سے ان کا تمسک (یعنی دلیل پکڑنا) صحیح نہیں ،بیانِ مذکورہ بالا میں اس کا اشارہ کر دیا گیا ہیں ،الله تعالی نے آپ کو تمام آشیاء محمد مصطفی عَلَیْ الله مِن علام علی ہیں ،الله تعالی نے آپ کو تمام آشیاء کے علوم عطافرہ اے رسولوں میں سب سے اعلیٰ ہیں ،الله تعالیٰ نے آپ کو تمام آشیاء کے علوم عطافرہ اے

جیساکہ صحاح کی معتبر اَحادیث سے ثابت ہے اور یہ آیت حضور (صَلَّیْ اَلَّیْمُ اِلْمُ عَیْمُ اُلِیْمُ اِلْمُ اِلْم مرتضٰی رسولوں کیلئے غیب کاعلم ثابت کرتی ہے۔ (خزائن العرفان، الجن، تحت الآیہ: ۲۷، ص۱۹۹۲)

# سورة النُّجُوْمُ طُمِسَتْ (8) وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ (9) وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتْ (10)

ترجمہ: پھر جب تارے مٹا دئیے جائیں گے۔ اور جب آسان پھاڑ دئیے جائیں گے۔اور جب پہاڑ غبار بناکے اڑادئیے جائیں گے۔

{ فَاِذَا النُّجُوْمُ طُبِسَتُ: پھر جب تارے مٹادئیے جائیں گے۔}اس آیت اور ا س کے بعد والی دوآیات میں قیامت واقع ہونے کی علامات بیان کی جار ہی ہیں۔

# قيامت كى تين علامتيں:

اس کی ایک علامت سے ہے کہ اس دن ستاروں کو بے نور کر کے مٹادیا جائے گا ۔ قیامت کے دن ستاروں کی ایک اور حالت بیان کرتے ہوئے دوسرے مقام پر ارشاد فرمایا:"وَإِذَا النَّجُوْمُ انْکَدَرَتُ" (تکویر:۲)

ترجمهٔ کنژالعِرفان:اورجب تارے جھڑ پڑیں گے۔

اورار شاد فرمایا:

# "وَإِذَا الْكُوا كِبُ انْتَثَرَتْ" (انفطار:٢)

ترجمهٔ کنژالعِرفان:اورجب ستارے جھڑ پڑیں گے۔

دوسری علامت میہ ہے کہ اس دن آسان اللّٰہ تعالیٰ کے خوف سے بھٹ جائیں گے اور ان میں سوراخ ہوجائیں گے۔قیامت کے دن آسان بھٹنے کے بعد کی حالتیں بیان کرتے ہوئے ایک اور مقام پرار شاد فرمایا:

"فَإِذَا انْشَقَّتِ السَّهَآءُ فَكَانَتُ وَرُدَّةً كَاللِّهَانِ" (رحمن: ٣٠)

ترجمهُ كنزُ العِرفان: پھر جب آسان مچھٹ جائے گا تو گلاب کے پھول جبیبا

(سرخ) ہوجائے گاجیسے سرخ چیڑا۔

اورار شاد فرمایا:

# "وَانْشَقّْتِ السَّهَاءُفَهِي يَوْمَبِنٍ وَّاهِيَّةٌ "(حاقه:١١)

ترجمهُ كنزُ العِرفان: اور آسان بهِتْ جائے گا تواس دن وہ بہت كمزور ہوگا۔

تیسری علامت میہ ہے کہ اس دن پہاڑ غبار بناکے اُڑا دیئے جائیں گے۔قیامت

کے دن پہاڑوں کی اور حالتیں بیان کرتے ہوئے ایک مقام پرار شاد فرمایا:

" وَ تَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِلَةً وَّ هِيَ تَمُثُّ مَرَّ السَّحَابِ
"(نمل:٨٨)

ترجمهٔ کنڑالعِرفان: اور تو پہاڑوں کو دیکھے گا انہیں جمے ہوئے خیال کرے گا حالانکہ وہ بادل کے چلنے کی طرح چل رہے ہوں گے۔ اور ارشاد فرمایا:

و بُسّتِ الْجِبَالُ بَسَّالُ (ه) فَكَانَتُ هَبَاءً مُن ُ بَشًا
 (واقعه:١٠٥)

ترجمۂ کنڑالعِرفان: اور پہاڑ خوب چُورا چُورا کردیئے جائیں گے۔ تووہ ہوامیں بکھرے ہوئے غبار جیسے ہوجائیں گے۔

# سورة الليل

وَ مَا يُغْنِيْ عَنْهُ مَالُهٌ إِذَا تَرَدُّى اللهَالِيَّ عَلَيْنَا لَلْهُلَى (12)وَ إِنَّ لَنَا لَلْا خِرَةَ وَالْأُولِي (13)

ترجمہ: اور جب وہ ہلاکت میں پڑے گاتواس کا مال اسے کام نہ آئے گا۔ بیشک ہدایت فرمانا ہمارے ہی ذمہ ہے۔اور بیشک آخرت اور دنیا دونوں کے ہم ہی مالک ہیں۔

{وَ إِنَّ لَنَا لَلْاَخِرَةَ وَ الْأُولى: اور بينك آخرت اور دنيا دونوں كے ہم ہى مالك ہيں ۔ -} اس آیت كی ایک تفسیر بہ ہے كہ بے شک تم بہ بات جانتے ہوكہ آخرت اور دنیا دونوں کے ہم ہی مالک ہیں اور پھروں اور دیگر چیزوں سے بنے ہوئے جن بتوں کی تم پوجاکرتے ہووہ نہ آخرت اور دنیا کے مالک ہیں نہ دنیا کے مالک ہیں تو تم آخرت اور دنیا کے مالک کی عبادت چھوڑ کر اُن بتوں کی عبادت کسے کرنے لگ گئے جو آخرت اور دنیا میں مالک کی عبادت چھوڑ کر اُن بتوں کی عبادت کسے کرنے لگ گئے جو آخرت اور دنیا میں سے کسی چیز کے مالک نہیں حالا نکہ تمہیں یہ بات معلوم بھی ہے۔ (تاویلات اہل النہ، اللّٰیل، تحت الآیة: ۱۳۰۵/۵/۱۳)

دوسری تفسیریہ ہے کہ بیشک آخرت اور دنیا دونوں کے ہم ہی مالک ہیں اور ہم ان میں سے جو چیز جسے جاہیں عطاکریں لہذا دنیا اور آخرت کی سعادتیں ہم سے ہی طلب کی جائیں ۔ (تفسیر کبیر،اللّیل، تحت الآیة:۱۸۲/۱۱،۱۳)

# الله تعالی کے نیک بندوں سے دین و دنیا کی بھلائیاں طلب کرنا جائز ہے:

نیزیہ بھی یادرہے کہ اللہ تعالی کے انبیاء عکیہ م الصّلاۃ وَالسَّلام اور اولیاء رَحْہَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَکیهِم الصَّلاء وَالسَّلام اور اولیاء رَحْہَةُ اللهِ تَعَالیٰ عَکیهُم سے دین اور دنیا کی بھلائیاں طلب کرنا بھی جائزہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے بیہ نیک بندے اللہ تعالیٰ کی عطاسے دین اور دنیا کی بھلائیاں دے سکتے ہیں اور یہاں ہم صرف صحابۂ کرام دَخِی اللهُ تَعَالیٰ عَنْهُم کی سیرت میں موجود اس کی بے شار مثالوں میں سے چند مثالیں اِختصار کے ساتھ ذکر کرتے ہیں تاکہ یہ بات واضح ہوجائے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ سی اور سے دین یادنیا کی بھلائیاں طلب کرنا شرک ہر گزنہیں بلکہ یہ صحابۂ کرام رَخِی الله تَعَالیٰ عَنْهُم کاطریقہ رہاہے۔ چنانچہ

جب حضرت ربیعه رَخِیَ اللهُ تَعَالَی عَنْهُ نِی کریم صَلَّا لَیْنَا مِسَ جنت میں ان کی رہے مِسَلِّ اللَّهِ مِسَاللَّهِ مِسَاللَّهُ مِسَاللَّهِ مِسَاللَّهُ مَا مُعَلَّمُ مُسَاللَّهُ مِسَاللَّهُ مِسَاللَّهُ مِسَاللَّهُ مِسَاللَّهُ مِسَاللَّهُ مِسَاللَّهُ مِسْلِمُ مِسَالِكُ مِسَاللَّهُ مِسْلِمُ مِسَاللَّهُ مِسَالِكُ مِسَالِمُ مِسَاللَّهُ مِسْلِمُ مِسَالِمُ مِسَاللِمُ مِسَالِمُ مِسَالِمُ مِسْلِمُ مِسَالِمُ مِسْلِمُ مُسْلِمُ مِسْلِمُ مُسْلِمُ مُسْلِمُ مِسْلِمُ مُسْلِمُ مِسْلِمُ مِسْلِمُ مِسْلِمُ مُسْل

حضرت عکاشہ دَخِیَ اللهُ تَعَالیٰ عَنْهُ نَے بارگاہِ رسالت میں عرض کی: یارسول الله!آپ دعافرمادیں کہ الله تعالیٰ مجھے بے حساب جنت میں جانے والوں میں شامل کر دے۔ تاجدارِ رسالت صَلَّاتُیْمِ نے ارشاد فرما دیا کہ اے عکاشہ! تو انہی میں سے دے۔ تاجدارِ رسالت صَلَّاتُیْمِ نے ارشاد فرما دیا کہ اے عکاشہ! تو انہی میں سے ہے۔ (سلم، کتاب الایمان، باب الدلیل علی دخول طوائف من المسلمین الجنة... الخ، ص سے الحدیث: (۲۲۰)۳۷۸)

اور صحابۂ کرام دَخِیَ اللهُ تَعَالیْ عَنْهُم کا آخرت کی بھلائی طلب کرنا تواپنی جگه، جب کھجور کے ایک شخصے بنی کریم مَنْ اللّٰیٰ اللّٰہ عَلیْ اللّٰہ تو میں جھے اس باغ میں لوٹا دوں جہاں تُو تھا اور اگر تُوچاہے تو میں جھے جنت میں بودوں تاکہ جنت میں تیرے کھیل اللّٰہ تعالیٰ کے اولیاء کھائیں اور اس نے عرض کی کہ: مجھے جنت میں لگا دیں تو نبی کریم مَنَّ اللّٰہ تعالیٰ کے اولیاء کھائیں اور اس نے عرض کی کہ: مجھے جنت میں لگا دیں ۔ (سنن داری، کریم مَنَّ اللّٰہ اللّٰہ علیہ وسلم بحنین المنبر، ۱۹۸۱ الحدیث: ۳۲)۔ (سنن داری، المقدمة، باب مااکر م اللّٰہ اللّٰہ علیہ وسلم بحنین المنبر، ۱۹۸۱ الحدیث: ۳۲)

غزوہ خیبر کے موقع پر جب حضرت سلمہ بن اکوع دَضِیَ اللهُ تَعَالیْ عَنْهُ کی پنڈلی پر چوٹ لگ گئی اور وہ بار گاہِ رسالت میں حاضر ہو گئے تور سولُ اللّٰہ صَاَّی عَنْهُ مِنْ کَانِیْمِ نے ان کی پندلی کو در ست کر دیا۔ (بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة خیبر، ۸۳/۳، الحدیث:۴۰۲)

اور مدینه منوره میں رہنے والوں نے ایک بار حضرت عائشہ صدیقہ دَخِی اللهُ تَعَالَی عَنْهَا سے قبط کے بارے میں عرض کی توانہوں نے رسولِ کریم مَثَّلَ اللّٰهِ مِنْ کَلُومُ کُلُومُ کَلُومُ کَلُومُ کُلُومُ کَلُومُ کُلُومُ کُلُومُ کَلُومُ کُلُومُ کُلُومُ کُلُومُ کُلُومُ کُلُومُ کُلُمُ کُلُومُ کُلُومُ کُلُمُ کُلُومُ کُلُمُ کُلُومُ کُلُمُ کُلُمُ کُلُمُ کُلُومُ کُلُمُ کُلُمُ

### ہماری اردو کتابیں:

ازقلم عبدمصطفي محمدصابر قادري بہارتح بر(14ھے) الله تعالى كواو پروالا ياالله مياں كہناكيسا؟ ازقلم عبدمصطفي مجمه صابر قادري ازقلم عبدمصطفى محرصابر قادري اذان بلال اور سورج كانكلنا ازقلم عبدمصطفي محمه صابر قادري عشق مجازی (منتخب مضامین کامجموعه) ازقلم عبدمصطفى محمد صابر قادري گانابجانا بند کرو، تم مسلمان ہو! ازقلم عيدمصطفي مجمه صابر قادري شب معراج غوث پاک ازقلم عبدمصطفي محمه صابر قادري شب معراج نعلین عرش پر ازقلم عيدمصطفي مجمه صابر قادري حضرت اويس قرني كاابك واقعه ازقلم عبدمصطفى محمد صابر قادري ڈاکٹر طاہر اور و قار ملت ازقلم عبدمصطفى محمه صابر قادري مقرر کیساہو؟ ازقلم عبدمصطفى محمد صابر قادري غيرصحابه مين ترضي ازقلم عيدمصطفي مجمه صابر قادري اختلاف اختلاف اختلاف ازقلم عبرمصطفى محرصابر قادري جندواقعات كربلا كاتحقيقي جائزه ازقلم عبدمصطفي محمد صابر قادري سیس نالج (اسلام میں صحبت کے آداب) ازقلم عبدمصطفي محمد صابر قادري حضرت ابوب عليه السلام كے واقعے پر تحقیق ازقلم عبدمصطفي محمد صابر قادري ابک عاشق کی کہانی علامہ ابن جوزی کی زبانی ازقلم عبدمصطفي محمدصابر قادري آئے نماز سیکھیں (پہلاحصہ)

| ازقلم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | قیامت کے دن کس کے نام کے ساتھ ریکاراجائے گا |
|---------------------------------|---------------------------------------------|
| ازقلم عبد مصطفى محمد صابر قادري | محرم میں فکاح                               |
| ازقلم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | روایتوں کی تحقیق (تین ھے)                   |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | بریک اپ کے بعد کیا کریں؟                    |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | ایک نکاح ایسانجی                            |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | کافرسے سود                                  |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | میں خان توانصاری                            |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | جرمانه                                      |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | لااليه الاالله، چيشتى رسول الله؟            |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | سفرنامه بلادخمسه                            |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | منصور حلاج                                  |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | فرضى قبري                                   |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | سنی کون ؟ وہانی کون ؟                       |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | هندستان دار الحرب يادار الاسلام؟            |
| ازقلم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | رَضا يارِضا                                 |
| ازقكم عبدمصطفى محمدصابر قادرى   | 786/92                                      |
| ازقلم عبد مصطفى محمد صابر قادرى | فتنه گوهر شاہی                              |
| ازقلم عبد مصطفى محمد صابر قادري | سلاسل میں بنٹے ہوئے سنی کب ایک ہوں گے؟      |

| پیشکش <i>عبر مصطفی</i> آفیشل       | كلام عبيدرضا                               |
|------------------------------------|--------------------------------------------|
| ازقلم علامه قارى لقمان شاہد        | تحريرات لقمان                              |
| ازقلم كنيزاختر                     | بنت حوا( ایک سنجیده تحریر)                 |
| ازقلم جناب غزل صاحبه               | عورت كاجنازه                               |
| ازقلم عرفان بركاتى                 | تحقيق عرفان فى تخرج شمول الاسلام           |
| ازقلم عرفان بركاتى                 | اصلاح معاشرہ(منتخب احادیث کی روشنی میں )   |
| ازقلم سيد محمد سكندر وارثى         | مسائل شریعت (جلد1)                         |
| ازقلم مولاناحسن نوری گونڈوی        | اے گروہ علما کہ دو میں نہیں جانتا          |
| ازقلم علامه وقار رضاالقادرى المدنى | مقام صحابه امام احمد بن حنبل کی نظر میں    |
| ازقلم محمه ثقليس تراني نورى        | مفتی اظم ہنداپنے فضل و کمال کے آئینے میں   |
| ازقلم مفتى خالدابوب مصباحى شيرانى  | سفرنامه عرب                                |
| ازقلم زبير جمالوى                  | من سب نبیا فاقتلوه کی شخفیق                |
| ازقلم مفتى خالدابوب مصباحى شيرانى  | ڈاکٹر طاہر القادری کی 1700 تصانیف کی حقیقت |
| ازقلم محمد شعيب جلالى عطارى        | علم نورہے                                  |
| ازقلم محمد حاشر عطارى              | ہیے بھی ضروری ہے                           |
| ازقلم فنهيم جيلانى مصباحى          | مومن ہونہیں سکتا                           |
| ازقلم محمرسليم رضوى                | جہان حکمت                                  |
| ازقلم مولانامحمه نياز عطارى        | ماه صفر کی شخقیق                           |

ازقلم ڈاکٹرفیض احمہ چیشی فضائل ومناقب امام حسين ازقلم امام جلال الدين سيوطى رحمه الله شان صديق اكبربزبان محبوب اكبر ازقكم مولانامجمه بلال ناصر تحريرات بلال ازقلم مولاناسيربلال رضاعطاري مدني معارف اعلى حضرت نگار شات ہاشمی ازقكم مولانامحمه بلال احمد شاه ہاشی يبيثكش دارالتحقيقات انثرنيشنل ما بهنامه التحقيقات (ربيع الاول 1444 هـ) ازقلم مبشر تنوبر نقشبندي امیر معاویہ پہلی تین صدیوں کے اسلاف کی نظر میں ازقلم محمد منيراحمداشرفي زرخانهُ اشرف ازقلم محمود انثرف عطاري مرادابآدي حضرت حضرعليه السلام - ايك تحقيقي جائزه ازقلم محمرسا حدمدني ايمان افروز تحارير انبيا كاذكر عبادت \_ ايك حديث كي تحقيق ازقلم اسعدعطاري مدني ازقلم فرحان خان قادری (ابن حجر) رشحات ابن حجر ازقلم محمد فنهيم جيلاني احسن مصباحي تجليات احسن (جلد1) ازقكم غلام معين الدين قادري درس ادب تحریرات شعیب (الحنفی البریلوی) ازقكم محمد شعيب عطاري جلالي حق پرستی اور نفس پرستی ازقلم علامه طارق انور مصباحي ازقكم محمرسليم رضوي خوان حکمت ازقلم مبشر تنوبر نقشبندي صحابه باطلقاء؟

| ازقلم ابوحاتم محموظيم                    | روش تحريري                             |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| ازقلم ابن جاوبدا بوادب محمد نديم عطاري   | تحريرات نديم                           |
| ازقلم ابن شعبان حيثتي                    | امتحان مين كامياني                     |
| ازقلم دانیال سهیل عطاری                  | اہمیت مطالعہ                           |
| ازقلم علامه ارشدالقادري رحمه الله        | دعوت انصاف                             |
| ازقلم محمر ساجدر ضا قادری کثیهاری        | حسام الحرمین کی صداقت کے صد سالہ اثرات |
| ازقلم ابن جميل محمه خليل                 | تحريرات ابن جميل                       |
| پیشکش دار التحقیقات انٹر نیشنل           | ما ہنامہ التحقیقات (ربیج الآخر1444ھ)   |
| ازقلم حمد مبشر تنوير نقشبندي             | مسئلئه استمداد                         |
| ازقلم محمد مبشر تنوبر نقشبندى            | حضرت اميرمعاويه اور مجد دالف ثانى      |
| ازقلم احمد رضامغل                        | میرے قلم دان سے                        |
| ازقلم فيصل بن منظور                      | عوامی باتیں (حصه 1)                    |
| ازقلم علامه اوليس رضوى عطاري             | تحقیقات اولیسیه (حبلد1)                |
| ازقلم محمر آصف اقبال مدنى عطارى          | امیرالمجاہدین کے آثار علمیہ            |
| از قلم امام اہل سنت ،اعلی حضرت رحمہ اللہ | رافضيول كارد                           |
| ازقلم علامه مفتى فيض احمداوليي           | حچوتی بیاریاں                          |
| از قلم امام اہل سنت ،اعلی حضرت رحمہ اللہ | فتاوی کرامات غوشیه                     |
| ازقلم ابوعمرغلام مجتبى مدنى              | غامديت پرمكالمه                        |

خودشي ازقلم علامه مفتي فيض احمداويسي ازقلم علامه بدرالقادري رحمه الله مقالات بدر (جلد1) بيشكش دار التحقيقات انثر نيشنل ما منامه التحقيقات (جمادي الاولى 1444هـ) ازقلم خالدتسنيم المدني سردي كاموسم اورتهم ازقكم ميثم عباس قادري رضوي رد ناصر رامیوری ازقلم محمرسليم رضوي چشمررحکمت ازقلم محمرساحد مدني کتابول کے عاشق عبدالسلام نامي علماومشائخ ازقلم (مفتی)غلام سبحانی نازش مدنی ازقلم شعيب عطاري جلالي التعقبات بنام فرقئها طله كاتعاقب ازقلم عمران رضاعطاری مدنی تحربر کی ضرورت واہمیت ازقكم امام جلال الدين سيوطي دشمن صديق وعمر از قلم اظمی مصباحی ، ذیشان رضاامجدی عرفان تبخشش شرح حدائق تبخشش وسائل بخشش كافكري وفني جائزه ازقلم شاعر عمران اشفاق موسیقی فقہا ہے کرام کی عدالت میں ازقكم محمد بلال ناصر يبيثكش دار التحقيقات انثرنيشنل ما ينامه التحقيقات (جمادي الآخره 1444هـ) ازقلم فيصل بن منظور مخضر مكر مفيد ازقلم جلال الدين احمدامجدي رضوي الله ورسول کے لیے لفظ عشق کا استعال ازقلم ابن شعبان چشی شرح فقه اكبر (سوالاً جواماً)

|                                        | -                                   |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| از قلم ابن شعبان چشتی                  | تلخيص نور المبين (سوالاً جواباً)    |
| ازقلم علامه سيدشاه تراب الحق قادري     | ديني تعليم                          |
| ازقلم سيدمفتى خادم حسين شاه            | سيرت صديق اكبر                      |
| ازقلم سيدمفتى خادم حسين شاه            | فتاوی خادمیه(جلد1)                  |
| ازقلم ملاعلى قارى حنفى                 | ذ کراویس قرنی                       |
| ازقلم خليل احمه فيضانى                 | اذان سحر                            |
| ازقلم ابوالفواد توحيداحمه طرابلسي      | قرآن کریم اور گله بانی              |
| ازقلم علامه مفتى فيض احمداوليي         | سيرت مدارأظم                        |
| ازقلم خالدتسنيم المدنى                 | ایک گناه ستره گواه                  |
| ازقلم حسان رضاراعيني                   | بدعت اورائمه                        |
| ازقلم محمه شاهرخ قادري                 | ا بیان کی باتیں                     |
| ازقلم ابوعمرغلام مجتنبي مدنى           | بوقت رخصتی عمرعائشه                 |
| ازقلم خالدتسنيم المدنى                 | مسائل صراط الجنان (5ھے)             |
| ازقلم: محمد نديم عطاري مدني            | اصطلاحات فقه ( باعتبار حروف تبحی )  |
| ازقلم محرسليم انصاري ادروي             | مقالات ادروي                        |
| ازقلم محمداويس رضاعطاري رضوي           | روزوں کے مسائل                      |
| ازقلم ابوالابدال محمد رضوان طاہر فریدی | تعارف شرف ملت                       |
| ازقلم كبيراحمرشخ                       | اہل باطل کاتحریری رد کیوں ضروری ہے؟ |

از قلم محمد عبدالسبحان عطاری مدنی از قلم مشتاق احمد رضوی اورنگ آبادی از قلم خالد تسنیم المدنی روزے کے متعلق عوامی غلط فہمیاں مسکد امکان کذب اور دیو بندیوں کی حیالبازیاں عقائداہل سنت (صراط البنان سے)



SAB®YA







### ABDE MUSTAFA OFFICIAL

**Abde Mustafa Official** is a team from Ahle Sunnat Wa Jama'at working since 2014 on the Aim to propagate Quraan and Sunnah through electronic and print media. We're working in various departments.

**Blogging:** We have a collection of Islamic articles on various topics. You can read hundreds of articles in multiple languages on our blog.

### amo.news/blog

### Sabiya Virtual Publication

This is our core department. We are publishing Islamic books in multiple languages. Have a look on our library **amo.news/books** 

#### E Nikah Matrimonial Service

E Nikah Service is a Matrimonial Platform for Ahle Sunnat Wa Jama'at. If you're searching for a Sunni life partner then E Nikah is a right platform for you.

### www.enikah.in

#### E Nikah Again Service

E Nikah Again Service is a movement to promote more than one marriage means a man can marry four women at once, By E Nikah Again Service, we want to promote this culture in our Muslim society.

#### **Roman Books**

Roman Books is our department for publishing Islamic literature in Roman Urdu Script which is very common on Social Media.

read more about us on amo.news

For futher inquiry: info@abdemustafa.com

# niiii

**e**nikah





**BANK DETAILS**Account Details:

### **Airtel Payments Bank**

Account No.: 9102520764

(Sabir Ansari)

IFSC Code: AIRP0000001



PhonePe G Pay Pay1m 9102520764

or open this link amo.news/donate







A

**Abde Mustafa Official** is a team from Ahle Sunnat Wa Jama'at working since 2014 on the Aim to propagate Quraan and Sunnah through electronic and print media. We're working in various departments.

**Blogging:** We have a collection of Islamic articles on various topics. You can read hundreds of articles in multiple languages on our blog.

### blog.abdemustafa.com

### Sabiya Virtual Publication

This is our core department. We are publishing Islamic books in multiple languages. Have a look on our library **books.abdemustafa.com** 

### E Nikah Matrimonial Service

E Nikah Service is a Matrimonial Platform for Ahle Sunnat Wa Jama'at. If you're searching for a Sunni life partner then E Nikah is a right platform for you.www.enikah.in

### E Nikah Again Service

E Nikah Again Service is a movement to promote more than one marriage means a man can marry four women at once, By E Nikah Again Service, we want to promote this culture in our Muslim society.

#### Roman Books

Roman Books is our department for publishing Islamic literature in Roman Urdu Script which is very common on Social Media.

read more about us on www.abdemustafa.com

For futher inquiry: info@abdemustafa.com

M

0



SAB TYA VIRTUAL PUBLICATION



